h
'(.'

. OFDIG

Observatoire francophone
pour le développement
inclusif par le genre

Lok

Réflexions féministes interculturelles:
experiences belges et québécoises

Sous la direction de

Caterine Bourassa-Dansereau
Marie Langevin

Stéphanie Panneton

Cahier de recherche
No 08-2025

UQAM  AUF«:




Mention légale

Le contenu de ce cahier de recherche nengage que ses auteurs.trices.

Cahier de recherche OFDIG n° 08-2025

«Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises »

Caterine Bourassa-Dansereau, Marie Langevin, Stéphanie Panneton
ISBN:

Version imprimée 978-2-9821216-67-6

Version numérique 978-2-9821216-8-3

Dépot légal, Bibliothéque et Archives nationales du Québec, 2025



A propos de I'OFDIG

La mission de TOFDIG est de favoriser légalité femmes-hommes et d’accroitre l'autonomie et le pouvoir dagir
des femmes et des filles au sein des milieux économiques, des systemes éducatifs, du domaine de lenseignement
supérieur et de la recherche, trois secteurs-clés du développement inclusif.

LOFDIG fait avancer et consolide, entre autres, les connaissances sur le développement inclusif par le genre et
égalité femmes-hommes dans la francophonie internationale. De fagon concrete, les objectifs spécifiques de
T'OFDIG sont de:

o Produire des données fiables sur le développement inclusif par le genre au sein de la Francophonie.

o Mettre en place un réseau dexpert-e-s francophones sur le développement inclusif par le genre (DIG) et les
études féministes dans les milieux économiques, les systemes éducatifs, le domaine de lenseignement supé-
rieur et de la recherche.

o Développer des outils et des guides de bonnes pratiques a destination de la Francophonie institutionnelle, du
secteur privé et de la société civile, pour la mise en place d’actions favorables au DIG.

« Soutenir les partenaires dans la conception et la mise en place de leurs politiques de développement inclusif
par le genre dans des perspectives féministes, en particulier pour les femmes et les filles (formations, accom-
pagnement a ¢élaboration des plaidoyers, des politiques et plans d’action, appui technique).

o Promouvoir des milieux libres de toutes violences fondées sur le genre.

Axes de recherche

La programmation scientifique de 'Observatoire vise a faire avancer et consolider les connaissances sur le déve-
loppement inclusif par le genre (DIG) et Iégalité femmes-hommes (EFH) dans la Francophonie en mobilisant
des approches féministes, inclusives et décoloniales de coconstruction des savoirs, notamment dans les antennes
régionales de 'Observatoire en Afrique du Nord, en Afrique de 'Ouest, en Afrique centrale et des Grands Lacs,
ainsi que dans les Amériques.

Axe 1: Portrait et documentation du développement inclusif par le genre (DIG) et de I'égalité
femmes-hommes (EFH) dans la Francophonie

« Production de données qualitatives fiables sur le DIG permettant de rendre plus visibles les inégalités femmes-
hommes dans les milieux économiques, les systemes éducatifs, le domaine de lenseignement supérieur et de la
recherche.

« Construction de catalogues d’indicateurs internationaux sur le DIG répertoriant les données déja existantes.
Evaluation critique de ces corpus de données a travers la prise en compte de la nature systémique des inégalités
et documentation des dimensions invisibilisées des inégalités FH dans les secteurs clés du DIG (les milieux
économiques, les systemes éducatifs, le domaine de lenseignement supérieur et de la recherche).

 Production de plaidoyers et appui aux organisations partenaires engagés pour I'inclusion des femmes et des
filles dans les processus de développement inclusif.

Axe 2: Cartographie et diffusion de pratiques partenariales féministes, inclusives et décolo-
niales en faveur de I'égalité femmes-hommes (EFH)

o Documentation, analyse et création de répertoires des bonnes pratiques favorisant le DIG et 'EFH dans la
Francophonie dans les trois secteurs clés de TOFDIG (les milieux économiques, les systémes éducatifs, le
domaine de lenseignement supérieur et de la recherche).

o Avec les groupes partenaires, coconstruction et diffusion de guides, de protocoles et doutils favorisant la
recherche et les pratiques partenariales féministes, inclusives et décoloniales.

« Soutien aux pratiques partenariales féministes, inclusives et décoloniales des organismes et groupes parte-
naires.



Note sur les autrices
AMER Noura, Doctorante en psychologie sociale et interculturelle a I'Université libre de Bruxelles
(ULB). Présidente PAWSA-Be asbl, Belgique.

ARGOUARC’H Elise, Doctorante en ethnologie de l'interculturel et de loralité, Université Laval,
Chargée de projet a RAPAIL, Canada.

BEAUCHESNE Marie, Professeure au Département de psychosociologie et travail social, UQAR,

Canada.

BOURASSA-DANSEREAU Caterine, Codirectrice, OFDIG, professeure au Département de commu-
nication sociale et publique, UQAM, Canada.

LANGEVIN Marie, Codirectrice, OFDIG, Professeure au Département de stratégie, responsabilité

sociale et environnementale, UQAM, Canada.

LATHOUD Ingrid, Chercheuse, Conseillere pédagogique a la recherche, Cégep de Saint-Jérome
(Québec), Canada.

MELOTTE Patricia, Conseillére psychosociale, Université libre de Bruxelles, Belgique.

MICHEL Claire, Psychologue clinicienne et spécialisée en psychologie interculturelle et sociale,

Ancienne éleve de 'Université Libre de Bruxelles, Belgique.
PANNETON Stéphanie, chargée de soutien a la recherche et a la planification, OFDIG, Canada.

RUGIRA Jeanne-Marie, Professeure au Département de psychosociologie et travail social, UQAR,

Canada.



Table des matiéres

Résumé

Comment les femmes de la Francophonie concilient-elles la rencontre
du féminisme et de l'interculturel ?
Regards pluriels sur un croisement aux multiples enjeux

Caterine Bourassa-Dansereau et Marie Langevin, Stéphanie Panneton

Présentation sociohistorique de I’évolution
des approches interculturelles en recherche et intervention

Ingrid Lathoud

Transformations du secteur associatif féministe au sein
de 'immigration belgo-marocaine au regard du contexte migratoire

Noura Amer

«On ne nait pas féministe, on le devient»:
I'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures

Patricia Mélotte et Claire Michel

Placer 'intersectionnalité au coeur de I'intervention
interculturelle: une initiative au service de I'accueil
des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent

Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne, Elise Argouarc’h

11

19

35

51



Résumé

La rencontre entre les cadres féministes et interculturels est complexe et leur conciliation fait lobjet
de défis multiples. Ce cahier de recherche vise a présenter trois contributions de chercheuses sétant
penchées sur différents aspects de cette question. Ces riches contributions proposent une réflexion sur

des pistes d’action possibles et un croisement entre féminisme et interculturel.

D’abord, Noura Amer (Belgique) présente 1évolution et lorganisation de la lutte féministe dans les

associations belgomarocaines, en regard du contexte migratoire spécifique de la Belgique.

De plus, Patricia Mélotte et Claire Michel (Belgique) mettent en lumiére le pourquoi et le comment de
I'identité féministe chez des femmes issues de trois groupes aux appartenances culturelles diversifiées,

caractérisées par leurs appartenances sociales et leurs vécus migratoires.

Finalement, Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne et Elise Argouarc’h (Québec) décrivent la
complexité et les difficultés de I'intervention lors de situation ol cohabitent les enjeux interculturels,

migratoires et de genre.

Ces contributions nous aménent a penser et a agir en tenant compte de la complexité des parcours

féministes et des femmes s'identifiant ainsi.



Comment les femmes de la Francophonie concilient-elles
la rencontre du féminisme et de I'interculturel ?
Regards pluriels sur un croisement aux multiples enjeux

Caterine Bourassa-Dansereau et Marie Langevin, Stéphanie Panneton’

Par ses activités a travers la Francophonie, 'Observatoire francophone pour le développement inclusif
par le genre (OFDIG) a la chance de déployer ses réseaux a I'international. Les membres de TOFDIG
participent a des événements lors desquels des femmes d’horizons divers, toutes engagées pour légalité
femmes-hommes (EFH) et une plus grande justice sociale, se rencontrent, échangent et se mettent en
action. Ainsi, en 2023, nous avons eu lopportunité de collaborer a une initiative stimulante de parte-
naires belges ayant organisé une journée détude a la Maison des Femmes MOVE asbl de Molenbeek
(Bruxelles, Belgique). Intitulée Défis interculturels et féministes pour les professionnel.le.s dans laccom-
pagnement des femmes, la journée a permis de soulever des pistes d'action favorisant la transformation
des rapports sociaux de genre et liés a la diversité des femmes au sein des pratiques professionnelles,
de partager des pratiques inspirantes et de développer de nouvelles solidarités. La rencontre entre
chercheuses et professionnelles a aussi permis d’identifier les défis qui persistent lorsquon souhaite
concilier les approches interculturelles et féministes lors de I'intervention. Nous présentons certaines

de ces réflexions dans ce cahier.

En recherche comme en intervention, le croisement entre les cadres interculturel et féministe nest
pas toujours simple. Du coté de «linterculturel», rappelons que les études migratoires ont long-
temps invisibilisé les femmes en abordant les questions associées a partir de points de vue androcen-
trés (Morokvasic, 2011). Selon Morokvasic (2011: 30), la prétention d'un «masculin neutre» a ainsi
longtemps établi une «confusion entre “migration” et “migration des hommes”». Aujourd’hui, les

expériences de migration des femmes sont heureusement mises en lumiére et des cadres danalyse

1. L'OFDIG remercie Véronique Bertrand-Bourget qui a activement participé aux phases initiales de ce projet de publication et
développé les contacts avec les groupes participant a cette publication. OFDIG remercie chaleureusement Stéphanie Panne-
ton qui a, par la suite, coordonné I'ensemble du processus d’édition de ce cahier de recherche. Merci a Mouna Douab et Sarah
Naciri pour le travail d’édition final du projet de publication.



| 8 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

spécifiques sont mobilisés par les chercheur-ses du domaine de I'interculturel pour les comprendre.
Toutefois, une certaine invisibilité du genre persiste dans ce champ détudes et les approches féministes

restent peu présentes dans le domaine (Heine, Bourassa-Dansereau et Jimenez, 2023).

Du coté féministe, on pense premiérement aux critiques intersectionnelles et décoloniales historique-
ment portées par les féministes afro-américaines (notamment Davis, [1981] 2020 ; hooks, [1981],2015)
et indiennes (notamment Mohanty, 1988; Spivak, 2009) pour illustrer les défis associés au croisement
entre I'interculturel et le féminisme. Ces critiques qui dénoncent les visées universalistes d’un certain
féminisme majoritaire (blanc, occidental, de classes socioéconomiques privilégiées) mettent aussi en
lumiere la vision monolithique de la femme qu’il porte. Cette vision unidimensionnelle invisibilise la
pluralité du groupe social hétérogene des femmes ainsi que les contextes sociopolitiques et historiques

diversifiés dans lesquels elles évoluent.

Nasima Moujoud (2008) souligne par ailleurs, dans ses travaux sur la migration féminine, que les
chercheur-ses et intervenant-es féministes peuvent entretenir une vision binaire, voire évolutionniste
des femmes issues de I'immigration. La migration des femmes du Sud global vers le Nord global serait
alors considérée comme étant nécessairement «émancipatoire», les femmes migrantes quittant des
sociétés du Sud, ou elles subiraient de facto des oppressions et discriminations genrées, afin d'accéder
aux sociétés d’accueil du Nord qui permettraient leur «libération ». Dans cette vision teintée de colo-
nialisme, les femmes immigrantes risquent détre imaginées, considérées et abordées comme étant
fonciérement des femmes victimes, soumises, opprimées, sexuellement contraintes, essentiellement
dédiées a leur famille et sans ressources (voir notamment Bolla, 2019 ; Martin et Roux, 2015 ; Stewart-

Harawira, 2007 ; Vatz-Laroussi, Doré et Kremer, 2019).

Ainsi, la rencontre entre les cadres féministes et interculturels est parfois complexe et les défis liés a leur
conciliation sont multiples. Dans ce cahier de recherche, nous présentons trois contributions de cher-

cheuses sétant penchées sur différents aspects de cette question pour les femmes d’horizons divers.

Dans sa contribution intitulée « Transformations du secteur associatif féministe au sein de I'immigra-
tion belgo-marocaine au regard du contexte migratoire », Noura Amer (Belgique) présente Iévolution
et Jorganisation de la lutte féministe dans les associations belgomarocaines, en regard du contexte
migratoire spécifique de la Belgique. Les points de vue historique, intergénérationnel et sociopolitique
qui traversent sa contribution nous permettent de mieux comprendre comment les enjeux intercultu-

rels et féministes se completent et se répondent chez ces femmes militantes et engagées.

En explorant, dans une étude comparative, la construction et lexpression de I'identité féministe chez
trois groupes de femmes belges aux appartenances culturelles diversifiées, Patricia Mélotte et Claire

Michel (Belgique) mettent en lumiere le pourquoi et le comment de I'identité féministe chez ces femmes,



Regards pluriels sur un croisement aux multiples enjeux |9

caractérisée par leurs appartenances sociales et leurs vécus migratoires. La contribution « “On ne nait
pas féministe, on le devient”: I'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures» nous
montre les points de convergence (le refus du sexisme, un premier contact avec une féministe, etc.) et
de divergence (I'importance accordée a la dimension collective de la lutte, la combinaison des discri-
minations vécues, etc.) dans la construction identitaire des femmes rencontrées et I'imbrication entre

les enjeux interculturels et féministes dans leurs parcours.

Finalement, Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne et Elise Argouarc’h (Québec) mettent en lumiere,
dans leur contribution « Placer I'intersectionnalité au cceur de I'intervention interculturelle : une initia-
tive au service de l'accueil des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent», la complexité et les difficultés
de l'intervention lors de situation ot cohabitent les enjeux interculturels, migratoires et de genre. Pour
favoriser un renouvellement des pratiques dans cette région du Québec qui accueille de nombreuses
femmes réfugiées, elles nous présentent linitiative Uni Femmes qui permet la mise en place d'une
concertation intersectionnelle innovante pour agir en fonction du genre dans I'intervention intercul-

turelle.

Ces riches contributions nous font réfléchir aux défis, mais aussi aux apports d’'un croisement et d'une
possible réconciliation entre I'interculturel et le féminisme. Elles nous ameénent, comme chercheur-ses,
professionnel-les, étudiant-es ou décideur-ses, a favoriser une pensée et des pistes d’action s'inscrivant

dans la complexité dans le monde multidimensionnel.

Bibliographie

Bolla, L. (2019). Genre, sexe et théorie décoloniale: Débats autour du patriarcat et défis contemporains.
Les Cahiers du CEDREF, 23, 136-169, https://doi.org/10.4000/cedref.1244

Davis, A. ([1981] 2020). Femmes, race et classe. Paris: des femmes.

Heine, A., Bourassa-Dansereau, C. et Jimenez, E (dir.) (2023). Pratiques interculturelles féministes.

Bruxelles: Editions Académia.
hooks, b. ([1981] 2015). Ne suis-je pas une femme ? Femmes noires et féminisme. Paris: Cambourakis.

Martin, H. et Roux, P. (2015). Recherches féministes sur I'imbrication des rapports de pouvoir:
Une contribution a la décolonisation des savoirs. Nouvelles Questions Féministes, 34(1), 4-13,
https://doi.org/10.3917/nqf.341.0004.

Mohanty, C. T. (1988). Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial Discourses. Feminist
Review, 30, 61-88.

Moujoud, N. (2008). Effets de la migration sur les femmes et sur les rapports sociaux de sexe. Au-dela
des visions binaires. Les Cahiers du CEDREF, 16, 57-79, https://doi.org/10.4000/cedref.577.



| 10 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Morokvasic, M. (2011) L'(in)visibilité continue. Cahiers du Genre, 51(2), 25-47. https://doi.org/10.3917/
cdge.051.0025.

Spivak, G. C. ([1988] 2009). Les subalternes peuvent-elles parler ? Paris: Editions Amsterdam.

Stewart-Harawira, M. (2007). Practicing Indigenous Feminism: Resistance to Imperialism. Dans J.
Green (dir.), Making Space for Aboriginal Feminism. Londres: Zed Books.

Vatz Laaroussi, M., Doré, C. et Kremer, L. (2019). Femmes et féminismes en dialogue: Enjeux d’une

recherche-action-médiation. Paris: UHarmattan.



Présentation sociohistorique de I’évolution
des approches interculturelles en recherche et intervention

Ingrid Lathoud

Evolutions des approches interculturelles en intervention

Lintervention interculturelle a longtemps été comprise et pratiquée dans une perspective assimila-
tionniste ou culturaliste. Dans les années 1950-1960, en Europe de 'Ouest et en Amérique du Nord,
l'assimilationnisme avait pour projet d'assimiler les personnes immigrantes et réfugiées - et, plus large-
ment, les personnes racisées, « non blanches» - a la société d’accueil majoritairement blanche?. Lassi-
milationnisme prend racine dans I’histoire coloniale. Des la fin du XV* siécle, les empires coloniaux
européens ont transmis et défendu I'idée d’'une supériorité des Européens blancs sur les peuples non
blancs. Ils ont ainsi établi une hiérarchisation des «races» et, du méme fait, ont assis leur domination
sur les peuples qu’ils ont violemment colonisés (Quijano, 2007 ; Thuram, 2020). Cavénement du monde
«postcolonial » et les indépendances nont marqué ni la fin de la colonisation ni la fin du racisme, mais
ont vu se déployer de nombreux projets néocoloniaux, perpétuant ainsi les rapports de pouvoir basé
sur la «race» (Thuram, 2020; Mencé-Caster et Bertin-Elisabeth, 2018). Les politiques assimilation-
nistes ont largement participé a ce néocolonialisme en maintenant cette hiérarchisation ainsi que les
oppressions, discriminations et inégalités qui en découlent. Elles ont, entre autres, régulierement invo-
qué 'incompatibilité des «autres» cultures avec la civilisation occidentale, induisant la peur de lAutre

— le colonisé, le racisé - et y voyant un danger pour la « cohésion sociale» et I'«identité nationale ».

2. Pour Maillé (2017:173): « Alors que la pensée libérale aborde la race comme un trait non significatif de I'identité, les travaux
de plusieurs féministes réfutent précisément cette vision libérale d’'un monde qui serait neutre et objectif sur les questions de
race et s’attardent a montrer le fonctionnement des privileges invisibles de la couleur et de la localisation pour les femmes
comme pour les hommes; c’est ce que sous-tend le concept de blanchité (whiteness). La blanchité est une catégorie fictive
et non biologique, mais elle est également un fait social qui comporte des conséquences réelles en termes de privileges. Son
importance se fonde dans le changement de perspective qu’elle suggere: aussi longtemps que les Blanches et les Blancs ne
seront pas nommeés et pergus comme un groupe «racial » au méme titre que tous les autres groupes, alors le “Blanc” sera la
norme, le standard, 'universel. »



| 12 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

De son coté, l'approche culturaliste des années 1970-1980 aborde toute situation problématique, tout
enjeu rencontré par la lunette de la « culture» des personnes immigrantes ou racisées, ou par celle du
«choc» entre leur culture et celle dans laquelle I'intervention a lieu®. Lapproche culturaliste présente
les cultures comme statiques, univoques, sans prendre en compte les contextes ou les processus de
leur appropriation spécifiques et différenciés par les personnes et les groupes en fonction de la classe,
de la race, du genre, de la situation de handicap, de Idge, etc. Dans un cadre d'intervention, cette
approche est par ailleurs porteuse d'un paradoxe. D’'un coté, la personne immigrante est considérée
comme déterminée par sa culture, incapable de sen distancier individuellement. De l'autre, la culture
du milieu d’intervention est per¢ue comme étant neutre et peu pertinente ou influente au contexte
interventionnel, la personne intervenante étant ainsi considérée comme neutre, objective et surtout
capable de se détacher de sa culture. Dans la pratique, I'intervention inspirée de 'approche culturaliste
apporte le méme type de réponse aux personnes en situations jugées culturellement similaires, sans
prendre en compte la complexité des contextes et des personnes impliquées. De plus, elle alimente
différents stéréotypes et préjugés renforcant les rapports de pouvoir existants entre « cultures» et donc,
entre personnes intervenantes (appartenant a la culture « neutre ») et femmes immigrantes et racisées

(appartenant aux cultures «autres »).

Séloignant de cette vision monolithique et déterminante de la culture, Margalit Cohen-Emerique
(1999) affirme plutot que lexpression de la culture ainsi que le sens accordé a I'interaction entre la per-
sonne intervenante et la personne immigrante sont subjectifs, cest-a-dire propres a chaque individu.
Plutot que de considérer la rencontre entre « cultures », cette approche de I'intervention interculturelle
suggere la rencontre entre « personnes porteuses de culture». En 2011, Cohen-Emerique actualise
lapproche interculturelle subjectiviste en 'ancrant dans une perspective interactionniste et situation-
nelle. Ainsi, elle montre quon ne peut comprendre ces relations interpersonnelles quen reconnaissant
les rapports hiérarchiques qui existent entre les différents groupes sociaux et, notamment, entre les
groupes majoritaires et les groupes minoritaires. La mise en contexte historique, sociale et géopolitique
des situations vécues par les personnes immigrantes et racisées devient alors nécessaire pour en avoir
une vision globale et prendre la mesure de leur complexité. Bien que cette perspective interactionniste
et situationnelle se rapproche des prémisses de I'approche interculturelle critique, 'ancrage subjectiviste
de Cohen-Emerique reste prégnant et oriente I'intervention davantage sur «les dimensions micros de
la relation interculturelle », entre la personne intervenante et la personne accompagnée (Montgomery

et Agbobli, 2017: 20).

3. Notons que cette approche renvoie a une vision « monoculturelle » des groupes et des individus, alors qu’il s’agit d’'une ques-
tion complexe: les personnes et les groupes sont traversés par de nombreuses influences «culturelles ».



Présentation sociohistorique de I'évolution des approches interculturelles... | 13 |

Ces approches ont fait face a différentes critiques, entre autres a propos de leurs capacités restreintes a
mettre en lumieére I'ancrage sociopolitique et historique de I'intervention interculturelle et, particulie-
rement, en ce qui a trait aux contextes complexes et aux structures sociales dans lesquels se situe I'inter-
vention (Rachédi, 2024). Ainsi, alors que 'approche subjectiviste cherche a prendre en considération
les relations de pouvoir dans la relation interculturelle, les approches critiques examinent les rapports
au-dela de la relation d’intervention. Elles se penchent spécifiquement sur les dimensions macro de
I'intervention interculturelle, cest-a-dire les contextes historiques, sociaux, politiques et organisation-
nels qui produisent et maintiennent des injustices a Iégard des personnes immigrantes et racisées. Les
approches critiques apportent ainsi un éclairage plus large sur les situations et expériences vécues,
surtout en ce qui concerne I'impact de I'histoire notamment coloniale, des politiques migratoires et
institutionnelles ainsi que sur les idées véhiculées par lenseignement, les médias, la culture ou la pop
culture sur les personnes immigrantes. Ces éléments participent des rapports de pouvoir asymétriques
et des discriminations systémiques envers les personnes immigrantes et racisées. En s'intéressant a ces
dimensions, les approches critiques visent explicitement le «renversement des rapports de pouvoir

dans un but de changement social plus large » (Montgomery et Agbobli, 2017: 22).

Dans une perspective interculturelle critique, ce changement social se traduit par différentes pra-
tiques d’'intervention. Les personnes intervenantes sefforcent de se situer et de situer leur point de vue,
d’adopter une posture « d’humilité et de curiosité a Iégard des différentes formes de savoirs venues
drailleurs» (Rachédi et Legault, 2019: 163). Elles amplifient la voix des personnes et des groupes mino-
risés. Lintervention se structure autour d’'une approche plus collaborative qui se traduit par [écoute, la
reconnaissance et la validation des expériences des personnes immigrantes et racisées, de leurs points
de vue ainsi que par la construction de solutions avec elles. Une intervention interculturelle critique
suggere également la reconnaissance des rapports de domination qui existent entre la personne inter-
venante et la personne accompagnée: elle cherche a les déconstruire et a créer d’autres manieres de
travailler avec les personnes impliquées. Pour Rachédi (2024: 13), une réelle approche interculturelle
critique au Québec nécessite par ailleurs la reconnaissance des inégalités structurelles et, en premier
lieu, la reconnaissance du racisme systémique qui « maintiennent une logique raciale qui, elle, est
toujours issue de lesclavage, de la colonisation, de l'impérialisme au Québec et des autres systemes de

domination (patriarcat, suprématisme blanc) ».

De maniere concrete, dans les milieux de pratique, la praxis* interculturelle (Sorrells, 2016) fait le pont
entre les approches critiques et subjectivistes, en tenant compte a la fois des dimensions macro et micro

de I'intervention interculturelle (Montgomery et Agbobli, 2017). Sorrells (2013) définit six points d’an-

4. La praxis est définie par Marchand, Corbeil et Boulebsol (2020: 38) comme «I'articulation dialogique entre théories et pra-
tiques a des fins de mise en actions critiques et émancipatrices ».



| 14 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

crage de la praxis interculturelle: 1) la curiosité envers l'autre (questionnement), 2) la connaissance
des personnes engagées dans l'intervention et de leur cadre de référence ainsi que la reconnaissance
de leurs biais et la capacité de sen décentrer (cadrage), 3) la prise de conscience des roles et des posi-
tions sociales de chacune et de leur entrecroisement (positionnement), 4) le partage réciproque dexpé-
riences et de perspectives (dialogue), 5) la capacité des personnes engagées dans l'intervention a se
remettre en question et a transformer leurs pratiques, comportements et perceptions du monde et de

lautre (réflexivité) et 6) la mise en ceuvre d’actions concretes visant un changement social (agir).

Résolument critique, la praxis interculturelle vise a éviter toute généralisation des situations des per-
sonnes, encourage les allers-retours entre le travail réflexif et la pratique des personnes intervenantes et
recherche «la compréhension mutuelle, I'action et la justice sociale» (Montgomery et Agbobli, 2017:
24). 1l s'agit donc d’'une combinaison de théories et de pratiques visant le changement de la situation de
la personne accompagnée et le changement social. Elle engage I'action autour de toutes les personnes
actrices d’'une situation, soit les personnes accompagnées, intervenantes et actrices sociopolitiques

(gouvernements, institutions, organismes, associations, citoyens et citoyennes, etc.).

Lapproche critique en intervention interculturelle étant de plus en plus reconnue, de nombreuses per-
sonnes intervenantes intégrent les aspects critiques dans leur pratique, par exemple en considérant les
conséquences des décisions politiques et des lois sur les situations des personnes accompagnées, en
prenant en compte les freins systémiques a I'acces aux soins de santé et aux services en santé mentale
selon le statut migratoire ou la race supposée, en prenant conscience des parcours migratoires com-
plexes et de leurs impacts sur I'installation des personnes, particuliérement des femmes immigrantes.
Toutefois, la mise en ceuvre d’une approche critique de l'intervention interculturelle, dans la théorie
comme dans la pratique des organismes interculturels, est encore une avenue a explorer. En effet,
bien que certains aspects critiques soient pris en compte et instaurés dans leurs pratiques, l'approche
intersubjective a encore une place prégnante dans les interventions réalisées. Malheureusement, elles
permettent rarement de révéler les intersections doppressions auxquelles les femmes immigrantes et
racisées font face et ne mettent ni en relief ni nexplicitent les systemes de domination en jeu (racisme,
colonialisme, sexisme, patriarcat, capitalisme, hétéronormativité, etc.) et leurs imbrications. En effet,
dans un contexte interculturel, une combinaison déléments micro (discrimination) et macro (oppres-

sion) pése sur certains groupes. Cest le cas des femmes immigrantes et racisées.

Il est nécessaire dexpliciter les systemes de domination qui sentrecroisent et les rapports de pouvoir
qui caractérisent lexpérience des femmes immigrantes et racisées. Ce sont les enjeux abordés dans la

prochaine section, a travers l'intersectionnalité.



Présentation sociohistorique de I'évolution des approches interculturelles... | 15 |

Les approches interculturelles critiques: apports féministes

Les approches interculturelles critiques visent [émancipation et le renforcement du pouvoir d’agir des
personnes accompagnées, mais elles mettent peu en relief et nexplicitent pas les systemes de domina-
tion en jeu (racisme, colonialisme, sexisme, patriarcat, capitalisme, hétéronormativité, etc.) et leurs
imbrications. En effet, dans un contexte interculturel, une combinaison déléments micro et macro pése
sur certains groupes. Cest le cas des femmes immigrantes et racisées. Prenons lexemple des femmes
demandeuses d’asile ou réfugiées. Au Québec, du fait de leur statut migratoire et des lois régissant la
santé et les services sociaux, elles ne peuvent étre suivies gratuitement lors de leur grossesse et doivent
débourser des sommes considérables pour assurer leur santé et celle de leur bébé, alors quelles se
trouvent déja souvent dans une situation économique précaire (Direction régionale de santé publique
du CIUSSS du Centre-Sud-de-I'Ile-de-Montréal, 2019). Pensons aussi aux femmes autochtones et aux
femmes noires qui subissent, encore aujourd’hui, des stérilisations forcées ou des violences gynécolo-
giques et obstétricales (Fournier, 2021 ; Regroupement Naissance-Renaissance, 2019), leur niant ainsi
a la fois leurs droits, leur dignité, leur capacité a faire des choix éclairés et a sautodéfinir ou en les
infantilisant (Verges, 2017a, 2017b; Thuram, 2020). Ou encore, mettons en lumiere la situation des
femmes qui peinent a accéder a la francisation, par manque de place, absence de services de garde et

de compensation financiére ou pour cause d’horaires inadaptés aux réalités des meéres.

Ces exemples montrent I'imbrication des dimensions raciale et genrée des systemes (politiques,
organisationnels et sociaux) dans lesquels les femmes racisées et immigrantes évoluent. Bien que les
approches interculturelles critiques prennent en compte les dimensions micro et macro de I'interven-
tion interculturelle et quelles aient & coeur de faire entendre les voix des personnes et groupes accom-
pagnés, elles norientent pas spécifiquement leur analyse sur les inégalités de genre qui touchent les
femmes immigrantes et racisées. Pourtant, ces discriminations systémiques montrent la nécessité de

réfléchir et d’agir sur les enjeux liés au genre dans un contexte d’intervention interculturelle.

Malgré I'intérét des approches féministes pour explorer les enjeux de genre dans un contexte inter-
culturel, la littérature autour de I'intervention interculturelle fait peu état des apports, enjeux et défis
d’une perspective féministe dans ce contexte. Lorsque des liens sont établis, ils le sont souvent sur le
plan théorique et décrivent rarement les pratiques qui permettraient de prendre en compte a la fois des
enjeux interculturels et de genre. Pourtant, de nombreux éléments des pratiques féministes peuvent
étre mis en ceuvre dans le cadre d’'une intervention interculturelle auprés de femmes immigrantes et

racisées.

Caterine Bourassa-Dansereau (2019) articule explicitement la praxis interculturelle de Sorrells (2016)

avec l'intervention féministe intersectionnelle (Marchand, Corbeil et Boulebsol, 2020; Bigaouette



| 16 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

et al., 2018) pour constituer les principes d'une intervention interculturelle féministe. Elle décrit trois

¢léments essentiels a prendre en compte:

1) La posture de la personne intervenante qui, dans une perspective interculturelle féministe, doit
prendre conscience de son cadre de référence et de ses biais — particuliérement concernant lentrecroi-
sement des enjeux de genre et des enjeux interculturels (langue, culture(s), religion, statut migratoire,
racisation, etc.) — ainsi que de leurs impacts possibles dans I'intervention (micro), pour éviter de (re)
produire des inégalités (macro) et pour adapter ses interventions aux besoins spécifiques de chaque

femme.

2) La nature de la relation entre la personne intervenante et la personne accompagnée, afin détablir
des relations égalitaires et de prendre conscience des caractéristiques — privileges et marginalisations -
induisant des expériences de vie et des possibilités différentes, notamment concernant les enjeux inter-
culturels et de genre. A travers cette relation, les femmes sont reconnues et encouragées dans leur
pouvoir d’agir, favorisant leurs actions pour transformer leur situation individuelle et des éléments du

contexte macro.

3) Lareconnaissance de la complexité de chaque intervention interculturelle féministe, puisque chaque
femme est différente, a une histoire, des expériences et des besoins singuliers associés aux enjeux inter-

culturels et de genre qui Simbriquent a la situation d’intervention.

Ainsi, il est nécessaire dexpliciter les systemes de domination qui sentrecroisent, de méme que les
rapports de domination, dans la maniere dentrevoir les savoirs des femmes et personnes immigrantes
et racisées, notamment dans la perspective quelles puissent sapproprier/étre réellement au cceur de
lintervention. La maniére d’intervenir doit donc prendre en compte tous ces éléments, tout comme les

milieux d’intervention.

Bibliographie

Bigaouette, M., Cyr, C., Flynn, C., Lavoie, I.-A. (2018). Intervention féministe intersectionnelle, réflexions
et analyses pour des pratiques égalitaires et inclusives. Guide d’introduction a l'intention des parte-

naires. Fédération des femmes des maisons d’hébergement pour femmes.

Bourassa-Dansereau, C. (2019). Lintervention interculturelle féministe: intervenir en conciliant les
enjeux interculturels et de genre. Dans A. Heine et L. Licata (dir.), La psychologie interculturelle en
pratiques (p. 251-263). Bruxelles: Mardaga.

Cohen-Emerique, M. (1999). Le choc culturel. Antipodes, (145), 3-48.

Cohen-Emerique, M. (2011). Pour une approche interculturelle en travail social. Théories et Pratiques.
Rennes: Les Presses de 'EHESP.



Présentation sociohistorique de I'évolution des approches interculturelles... |17 |

Corbeil, C. et Marchand, I. (2010). Lintervention féministe: un modele et des pratiques au coeur du
mouvement des femmes québécois. Dans C. Corbeil et I. Marchand (dir.), Lintervention féministe
d’hier & aujourd’hui. Portrait d'une pratique sociale diversifiée (p. 23-54). Montréal: Editions du

remue-meénage.

Direction régionale de santé publique du CIUSSS du Centre-Sud-de-I'lle-de-Montréal (2019). Deman-
deurs dasile, réfugiés et migrants a statut précaire. Un portrait montréalais. https://santemontreal.
qc.ca/fileadmin/fichiers/professionnels/DRSP/sujets-a-z/Inegalite_sociale_de_sante_ISS/Rap-

Portrait_demandeurs_asile_ Mtl.pdf

Fournier, S. (2021). On m’a volé ma fertilité. Radio-Canada, 23 septembre. https://ici.radio-canada.ca/

recit-numerique/2945/sterilisations-non-consenties-quebec-canada-racisee-autochtone.

Marchand, I., Corbeil, C. et Boulebsol, C. (2020). Lintervention féministe sous I'influence de l'inter-
sectionnalité : enjeux organisationnels et communicationnels au sein des organismes féministes au
Québec. Communiquer, (30). https://id.erudit.org/iderudit/1073803ar.

Mencé-Caster, C. et Bertin-Elisabeth, C. (2018). Approches de la pensée décoloniale. Archipélies [En
ligne], 5, 27.

Montgomery, C. et Agbobli, C. (2017). Mobilités internationales et intervention interculturelle: con-
ceptualisations et approches. Dans C. Montgomery et C. Bourassa-Dansereau (dir.), Mobilités
internationales et intervention interculturelle: Théories, expériences et pratiques (p. 29-50). Québec:

Presses de I'Université du Québec.
Quijano, A. (2007). « Race» et colonialité du pouvoir. Mouvements, 51(3), 111-118.

Rachédi, L. (2024). Pour une approche interculturelle critique au XXI* siecle: Dépasser la culture pour

lutter contre le racisme. Intervention, 158, 518.

Rachédi, L. et Legault, G. (2019). Le mod¢le interculturel systémique: considérer les contextes. Dans
L. Rachédi et B. Taibi (dir.), Lintervention interculturelle (3¢ édition, p. 144 -167). Montréal : Chene-

liere Education.

Regroupement Naissance-Renaissance (2020, 13 aott). Le college des médecins refuse décou-
ter les femmes. La Presse, https://plus.lapresse.ca/screens/a253b152-b7ed-4d49-a237-
79e43307al174__7C___0.html

Sorrells, K. (2016). Intercultural communication : Globalization and social justice (2° éd.). Londres: Sage

publications.
Thuram, L. (2020). La pensée blanche. Montréal : Mémoire dencrier.
Verges, E. (2017a). Toutes les féministes ne sont pas blanches. Le Portique, 39-40, 1-18.

Verges, E (2017b). Le ventre des femmes. Capitalisme, racialisation, féminisme. Paris: Albin Michel.






Transformations du secteur associatif féministe
au sein de 'immigration belgo-marocaine
au regard du contexte migratoire

Noura Amer

Introduction

En Europe, depuis plusieurs années, les femmes musulmanes sont au coeur des controverses autour
de leur corps (port du foulard, burkini, etc.). Leur agentivité est constamment remise en cause
(Benhadjoudja, 2018). Selon Sophie Bessis (2007), leur corps est au centre des interrogations que le
monde arabe porte sur lui-méme, ou toutes les mouvances politiques et idéologiques se déterminent

sur le statut des femmes, chargées traditionnellement de porter les signes identitaires.

Ceest surtout autour des femmes qu'une opposition existe entre Occident et Orient et qui sert, selon
Laura Nader (2006), a maintenir leur subordination dans les deux sociétés. Les autrices expliquent
I'importance de la compréhension de la subordination des femmes dans une perspective dynamique
ou les idéologies concernant le genre némergent pas seulement comme le produit d'un débat interne
sur les inégalités, mais comme des débats entre les idéologies dominantes de sociétés différentes. Cette
perspective dynamique met en lumiére la complexité de lengagement féministe, particuliérement chez
les femmes issues de 'immigration, et des multiples facteurs dont il dépend. Ces femmes se trouvent

au coeur denjeux et de tensions intergroupes qui dépassent la question de légalité des genres.

Dans ce texte, nous essayons de comprendre Iévolution et les transformations du mouvement associa-
tif féministe belgo-marocain dans le contexte belge avec les tensions qui divisent la société sur les ques-
tions migratoires. Il fait partie de notre recherche doctorale qui S'intéresse aux spécificités de lengage-
ment féministe belgo-marocain dans une perspective dynamique qui tient compte des appartenances
multiples des femmes et des tensions qui pourraient les traverser dans un contexte migratoire. Il traite
plus spécifiquement de l'aspect collectif de la lutte a travers le monde associatif, ses tendances et son

évolution. Nous tentons de comprendre comment ces féministes, depuis la création de la premiere



| 20 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

association en 1974, expriment et organisent collectivement leur lutte. Nous posons ainsi les questions
suivantes: quest-ce qui motive leur action collective ? Comment les discriminations (racisme, islamo-
phobie) influencent-elles et orientent-elles cette lutte ? Comment leurs identités multiples sexpriment-

elles dans leur lutte collective ?

La population belgo-marocaine a été choisie, étant donné son nombre important en Belgique, sa visi-
bilité et sa médiatisation. Cependant, la question posée pourrait concerner, a notre sens, toutes les
communautés immigrées minoritaires défavorisées. Notre recherche est réalisée a Bruxelles, car 7
communes de la région bruxelloise accueillent pres de 45 % de la population marocaine totale du pays

(Bousetta, 2010).

Identités et féminismes au pluriel

Les féministes belgo-marocaines se trouvent au croisement de plusieurs appartenances qui forment
leurs identités multiples. Elles subissent également différentes sortes de discriminations qui orientent
leurs féminismes. Nous présentons quelques éléments théoriques qui nous semblent importants dans
lengagement féministe belgo-marocain. D’'un c6té, 'importance de I'inscription des féministes dans
leur communauté et la construction d’une identité sociale positive et de lautre, la présentation des
courants féministes qui tiennent compte des aspects multiples de leurs identités et dans lesquels elles

s'inscrivent majoritairement.

Identités

Selon Henri Tajfel (1978), I'identité sociale est le concept de soi d’'un individu découlant de sa connais-
sance, de son appartenance a un groupe social ainsi que de la valeur et de la signification émotionnelle
attachées a cette appartenance. Dans I'identification sociale, il y a un lien psychologique qui unit I'indi-
vidu au groupe et une signification émotionnelle que représente un groupe social pour un individu.
De plus, a travers la comparaison intergroupe, cest la valeur sociale des appartenances groupales quon
tente de tirer, car lestime de soi en dépend (Festinger, 1954). Cest ainsi que des stratégies identitaires
(Tajtel, 1978) sont développées. Ce sont les ressources individuelles ou collectives du sujet et des chan-
gements qu’il peut opérer dans un cadre culturel et social pour acquérir ou maintenir une identité
positive. Le terme «stratégie» rend compte de la marge de manceuvre dont le sujet dispose dans le

cadre de contraintes liées a la situation dans laquelle il se trouve.

On peut comprendre ces stratégies en termes de stratégies identitaires de gestion des conflits de codes
culturels, repérés et catégorisés par Carmel Camilleri ef al. (1990). Elles ont deux fonctions essentielles:
une fonction intégratrice, pour préserver le moi en tant qu'unité intégrée et une fonction adaptative,

pour trouver une place psychologique et sociale admissible. Les stratégies qui relévent d'une cohérence



Transformations du secteur associatif féministe... | 21|

complexe proposent une articulation des représentations et des valeurs des deux codes culturels. Le
sujet s'investit en construisant des formations originales a partir déléments issus des deux modeles
culturels tout en sadaptant, et cela de deux fagons: I'individu met en ceuvre une logique subjective qui
lui permet déliminer la contradiction pour lui-méme, mais pas en elle-méme et alors il réinterprete
les prescriptions traditionnelles dans le sens de ses intéréts, ou il maximise les avantages en piochant
dans les deux systemes, ce qui lui apporte le plus de gratification sans étre géné par les incompatibilités

possibles (Temple et Pasquier, 2008).

Par ailleurs, l'identité sexprime, et il est important de considérer l'aspect collectif dans la présenta-
tion de soi. Dans certains cas, on se définit prioritairement comme membre d’'un groupe et, a travers
lensemble de comportements, on vise a influencer la facon dont autrui appréhende notre identité.
Ceest ce quOlivier Klein, Russell Spears et Stephen Reicher (2007) appellent la « performance sociale
de l'identité ». Cette derniére a deux fonctions: construire une identité sociale dans le but de la valider

socialement et I'utiliser a des fins de mobilisation collective.

Féminismes

Selon Nouria Ouali (2015), lengagement des féministes minoritaires® en Belgique repose sur des
motifs trés variés: combattre les inégalités de genre, de classe et de race, mais aussi répondre a leurs
besoins spécifiques, inscrire leur appartenance nationale, culturelle ou religieuse dans lespace public,
ou encore développer des projets transnationaux avec les pays dorigine. Ouali résume leur engagement
en trois phases. Dans la premiere phase, a partir des années 1970, les migrantes se reconnaissent dans le
néoféminisme®, mais s'inscrivent d'abord dans la perspective du retour au pays dorigine. La deuxiéme
phase concerne la mobilisation des descendantes de 'immigration, a la fin des années 1980, qui se
démarque de la démarche des associations tournées vers les pays dorigine, mais aussi des associations
de jeunes et antiracistes qui ne donnent pas de place a la question du genre. Quant a la troisieme phase,
il sagit de lorganisation et de la structuration de deux catégories de féministes, musulmanes et laiques.
Dans la foulée des débats sur le port du voile islamique a [€cole, les féministes musulmanes émergent
sur la scéne européenne en 2004 et ensuite, en réaction, cette troisiétme phase de mobilisation des

femmes minoritaires est également marquée par des féministes laiques et universalistes.

Cependant, les premiéres critiques adressées au féminisme considéré comme hégémonique et ethno-

centrique viennent principalement de femmes noires américaines qui rappellent que le racisme reste

5. Les militantes migrantes ou descendantes de migrant-es originaires du Maghreb, de Turquie et d’Afrique subsaharienne impli-
quées dans des rapports de race et de classe avec des «féministes majoritaires » et contestant le caractére universaliste du
féminisme dominant en Belgique.

6. Le néoféminisme se mobilise principalement pour les revendications suivantes: le droit & disposer de son corps, I'égalité entre
femmes et hommes sur les plans économique et social, la lutte contre les violences faites aux femmes et le partage des taches
domestiques.



| 22 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

pour elles une expérience aussi visible, quotidienne et virulente, ayant un impact davantage impor-
tant que le sexisme (Belleau, 1996; Enns, 2005, citée par Corbeil et Marchand, 2006). Ce discours
est entamé par bell hooks et Angela Davis qui dénoncent également le fait que la réalité quotidienne
des femmes racisées et les discriminations quelles subissent ne trouvent pas de résonance ni dans le
mouvement de libération des Noirs ni au sein du mouvement démancipation des femmes (Corbeil et

Marchand, 2006).

Ce méme reproche sera repris au cours de la décennie suivante par la juriste noire américaine Kimberlé
Crenshaw qui va introduire le terme «intersectionnalité» en 1989 (Corbeil et Marchand, 2006). Lap-
proche intersectionnelle est une critique a la fois du féminisme et de l'antiracisme en montrant leur
incapacité a ouvrir un espace aux sujets politiques minoritaires en leur sein (Cing1 Kocadost, 2017).
La notion d’intersectionnalité politique nous éclaire sur la position particuliére assignée aux femmes
de couleur dans au moins deux groupes subordonnés qui poursuivent des objectifs politiques sou-
vent contradictoires. Cest une dimension intersectionnelle particuliere de la dépossession qui oblige
Iindividu a cliver son énergie politique entre deux projets parfois antagonistes. Quand le féminisme
r'interroge pas la race, cela aboutit a des stratégies de résistance qui reproduisent et renforcent souvent
la subordination des «gens de couleur». Limpuissance de l'antiracisme a interroger le patriarcat se
traduit également par la reproduction de la subordination des femmes au sein de ce courant. Cela rend
la situation des « femmes de couleur » trés complexe, car adopter 'une ou l'autre de ces analyses revient
a nier une dimension essentielle de leur subordination et empéche que se développe un discours poli-

tique davantage axé sur Iémancipation des femmes de couleur (Crenshaw et Bonis, 2005).

Quant a l'approche décoloniale, elle sest développée dans le Sud global et les mouvements qui la com-
posent luttent contre le racisme, le sexisme et le capitalisme. Le féminisme décolonial milite pour la
justice sociale et environnementale, les droits des peuples autochtones et la décolonisation des savoirs
et des institutions (Verges, 2019). En France, le terrain des féminismes se redessine a la suite de l'appa-
rition de groupes d’afroféministes, de féministes musulmanes, de queer et de trans racisées ainsi que
de l'intervention de femmes racisées contre les violences policiéres, I'islamophobie et la négrophobie

(Verges, 2017).

Ces deux approches, majoritairement adoptées au sein du féminisme belgo-marocain, ont été précé-
dées par le féminisme islamique qui a fait son entrée dans le paysage belge en 2004. Le terme de fémi-
nisme islamique est apparu simultanément dans plusieurs lieux du globe, notamment dans les milieux
intellectuels et universitaires des années 1990. Il a été élaboré, tout d'abord, en Iran dans des revues
qui mettaient en lumiere les interprétations sexistes des textes religieux (Latte Abdallah, 2010). Des
femmes se sont démarquées par leurs pratiques et leurs discours de I'islam traditionnel et ont affirmé

clairement leur refus d’une culture patriarcale sacralisée par la religion. D’une part, la réappropriation



Transformations du secteur associatif féministe... | 23|

par les femmes du religieux comme moyen daffirmation de soi emprunte des formes diversifiées, de
I'individuel au collectif. Il sagit d’'une sorte de stratégie de négociation entre la modernisation et le
conformisme des traditions. D’autre part, l'acquisition d’un savoir religieux confére aux femmes qui s’y
consacrent un statut différent au sein de la famille et permet de renégocier les roles et les rapports de
genre. Enfin, I'implication dans la vie associative et politique fait des femmes les actrices des change-
ments qui les concernent (Touati, 2006). Cependant, des polémiques et des réticences ont accompagné
lapparition du féminisme islamique en Europe, notamment parce qu’il a été promu par Tariq Rama-

dan et son mouvement « Présences Musulmanes» au centre de plusieurs controverses (Haddou, 2007).

Méthodologie

Nous nous intéressons a la question de Iévolution du féminisme belgo-marocain et & son expression
collective: comment ce féminisme sexprime-t-il et change-t-il dans un contexte migratoire et sous les

diverses tensions qui le traversent?

Nous avons réalisé sept entretiens individuels de plus ou moins 45 minutes avec des féministes de plu-
sieurs générations et associations. Ces dernieres divergent dans leur relation avec la religion, allant de
la non-croyance au conservatisme. Elles ont répondu a une question ouverte sur le mouvement asso-
ciatif féministe au sein des communautés belgo-marocaines et de son évolution. Sexprimant en leur
nom, quatre sont de la premiére génération de féministes” ayant la soixantaine et trois militantes de la
jeune génération. Elles seront représentées par les noms des étoiles brillantes: Mimosa, Naos, Adhara,

Hadar, Véga, Spica et Capella.

Pour analyser les données, nous avons retranscrit tous les entretiens et effectué une analyse thématique
en nous appuyant sur les travaux de Braun et Clarke (2006) qui proposent une analyse en six étapes:
la familiarisation avec les données, la génération des codes (nous avons utilisé le logiciel Nvivo a cette
fin), la recherche des thémes que nous révisons a Iétape suivante pour ne garder que ceux qui sont
essentiels, la formulation d'une définition finale de chaque théme pour arriver, enfin, a la rédaction.
Nous avons identifié plusieurs thémes dont I'inscription dans le féminisme et ses courants, les expé-
riences dans l'associatif, la diversité des femmes immigrées, les contextes social et politique, les luttes
multiples, la différence et le clivage entre les féministes et les enjeux de leur lutte féministe. Nous pré-

sentons les principaux résultats de cette étude.

7. Féministes des années 1970-1980.



| 24 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

L’évolution du mouvement féministe belgo-marocain
Féminismes générationnels

De la gauche a l'islam

Les militantes de la premiére génération évoquent le contexte politique de leur engagement ainsi que
celui de la jeune génération. Elles auraient développé leur conscience politique au sein des associations
comme le Syndicat des étudiants marocains, 'Union marocaine du travail et le Regroupement démo-
cratique marocain qui étaient dans une démarche dopposition au régime du roi marocain Hassan II
et de lutte pour la démocratie au Maroc. Cest ainsi que la création de lAssociation des femmes maro-
caines (AFM) est replacée dans le contexte social bruxellois du début des années 1970 marqué par un
foisonnement associatif militant et qui s'inscrit dans la mouvance contestataire de la gauche soixante-
huitarde. Cimmigration marocaine na pas échappé a cette politisation des esprits (Khojinian et al.,

2014): « A I’époque, on parlait de la classe sociale et du prolétariat.» (Mimosa)

Ensuite, les militantes évoquent I'islamisme et sa montée a partir des années 1980, tant dans les pays
dorigine quiau sein des diasporas, mais aussi au sein duquel auraient été socialisées les nouvelles géné-

rations: « A partir de 1979-1980, il y a eu un changement suite & la révolution iranienne.» (Mimosa)

Les années 1980 marqueraient ainsi un tournant, une rupture traduite par une intervention des
hommes pour rétablir un certain ordre social: « Des hommes vont, en termes identitaires, vouloir
restaurer quelque chose de lordre d’'une tradition renouvelée en immigration ou dire que les femmes

sont la pour faire des enfants et pas pour travailler.» (Naos)

Cela nous rappelle la One Million Man March, organisée a Washington en 1995 par la Nation of Islam
qui encouragea les hommes a reprendre les rénes du foyer noir des mains des femmes, dépeintes sou-
vent comme responsables de la pathologie sociale et économique de la famille africaine-américaine

(Charlery, 2007).

La montée de I'islamisme est également évoquée dans les années 1990. La question du voile et les sou-
bresauts médiatiques liés a l'affaire de Creil en France® auraient commencé a se manifester en Belgique.
Les revendications semblent devenir plus cultuelles que culturelles. Les jeunes femmes auraient donc
été socialisées dans ce contexte ou I'islam est la référence par excellence:

Les jeunes femmes qui arrivent aujourd’hui sont nées quand le foulard était la, qui nont

pas connu la situation avant et donc cest quelque chose qui fait partie d'une norme, qui
est intégré [...] Dans certaines familles, on a déchiré et brilé toutes les photos des grands-

8. En 1989, I'exclusion de trois collégiennes refusant d’enlever leur voile a suscité la polémique et provoqué des débats intellec-
tuels, médiatiques et politiques.



Transformations du secteur associatif féministe... | 25 |

meres avant le foulard. Le retour a la norme, cest comme si elles sétaient mal comportées.
(Naos)

Méconnaissance de I’histoire, rupture et méfiance

La premiére rupture mentionnée est avec les féministes de la premiére génération d'immigrées, celles
de TAFM. Elles auraient proposé des activités répondant plutot aux besoins des meres et liées a I'inté-
gration. Le discours de cet associatif était pergu comme stigmatisant en portant sur la perte d’'iden-
tité chez les jeunes. Leur spécificité de porter quelque chose dautre naurait pas été reconnue, ce qui
les aurait désintéressées de ce mouvement pour en créer un autre par la suite. Du coté de TAFM, les
défis semblaient énormes et il fallait prioriser les luttes. CAFM consideére cependant que la reléve a été

reprise par les jeunes a leur maniere.

Par ailleurs, les jeunes militantes ne semblent pas connaitre I'histoire du mouvement féministe belgo-
marocain et sont dans une rupture par rapport au passé. A nouveau, leurs priorités ne semblent pas les
mémes. Elles évoquent la différence dans les objectifs. Si lobjectif des anciennes était Iémancipation et
Iinscription des femmes dans un plan de carriere, lobjectif des jeunes concernerait une lutte davantage
globale (liée a la communauté entiére). Les liens quelles entretiennent avec leur entourage auraient
changé:

Je me fiche en fait moi, mon frére ou mon pere, [...] je wai plus de lien hiérarchique avec

eux et donc ¢a na plus de sens en fait pour nous en tout cas a ce niveau-1a [...] Trés since-

rement, on n'a pas loccasion de beaucoup ressortir 'histoire des organisations féministes

maghrébines dans nos actions aujourd’hui. Je suis pas stire qu’il y ait une continuité non

plus. En tout cas, nous, ¢a fait pas partie de notre maniére de faire que d’avoir la volonté

forcément de s'inscrire dans la continuité mais si de maniére inconsciente on a repris le
flambeau tant mieux. (Véga)

Ceest le regret quexpriment certaines anciennes: celui de ne pas avoir réussi a transmettre le message.
D’autres soulignent plutot le manque d’intérét des jeunes féministes a connaitre le chemin parcouru
par leurs pionniéres: « Toutes ces personnes ont en commun cest quelles simaginent quelles peuvent

créer du neuf, créer des choses sans se référer a ce qu’il y avait avant, sans regarder 'héritage. » (Hadar)

Un avis est cependant a nuancer. Il sagirait, d'une part, d'un manque de connaissances, surtout que
les milieux traditionnels conservateurs dont sont issues certaines jeunes militantes ne semblent pas
avoir été traversés par ces premiéres luttes: « Jai plus I'impression que cest un truc de laic donc délite
laique trés minoritaire comparée a la majorité écrasante qui est plutot traditionnelle conservatrice »
(Spica). Dautre part, une méfiance est exprimée vis-a-vis des associations qui se mobilisent pour les

signes convictionnels malgré la grande appréciation des qualités de leurs militantes: «[...] trop sou-



| 26 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

vent instrumentalisées parce que trés souvent derriére, il y a aussi des hommes issus de I'immigration

marocaine dont I'agenda nest pas toujours tres clair». (Adhara)

Néanmoins, malgré les tensions et les ruptures, aucune participante ne semble fermée au débat s'il

sorganise.

Féminisme dans le stress et lutte non saisie

La premiére génération de féministes parle du féminisme vécu dans le stress lié¢ a la rupture avec len-
tourage. Elle trouve que les féministes au Maroc sont inscrites dans une histoire progressive, tandis que
celles issues de 'immigration négocient les changements avec leurs milieux dans la rupture et le stress.
Majoritairement conservateurs et populaires, propulsés au coeur de 'Europe en pleine transformation
sociale et morale, ces milieux seraient constamment interpellés par la société belge, sur les modes
dévolution et de changements:

Nous, filles de 'immigration, on est vraiment dans une histoire qui se vit dans un temps en

accélération, sur un temps rapide et ce quelles [féministes marocaines] peuvent négocier

avec le masculin, avec leur famille, avec leur milieu, ce quelles peuvent négocier sur un

long laps de temps, nous on le vit dans la rupture, cest oui ou cest non et on sen va, des
filles qui ramassent leurs valises et qui sen vont. (Naos)

Par rapport aux féministes belges, il y aurait eu trés peu de relais. Celles-ci nauraient pas eu la pos-
sibilité détre entendues et détre prises en compte sur une série de questions. Les féministes autoch-
tones auraient seulement relayé les questions problématiques et les difficultés quelles auraient pu avoir
par rapport a leurs milieux. Par exemple, I'adhésion de ces femmes aux modéles féministes autour de
1968 aurait été occultée. Le discours de la société sur elles parlait uniquement de leur soumission. On
ressent une souftrance liée au manque de reconnaissance du coté belge comme du c6té marocain ainsi
qu’une incompréhension de leur situation et une sommation de sexpliquer: « Au niveau d’une histoire
féministe globale, je pense quoon a aussi occupé une position qui na été saisie ni du coté des féministes

maghrébines, ni du coté des féministes d’ici. » (Naos)
Différentes luttes, différents féminismes

Les discriminations et le manque de reconnaissance

Les témoignages parlent du racisme et de son apparition en Belgique de maniere violente durant les
années 1980. La lutte des jeunes pour la reconnaissance de leur citoyenneté pleine et la lutte contre les
discriminations seraient devenues le combat premier de la deuxiéme génération. Cette dynamique de

multiplication d’associations de jeunes aurait freiné la releve de associatif féministe:



Transformations du secteur associatif féministe... | 27 |

Il y a eu une volonté délibérée de dire moi je suis belge et méme si jai des spécificités
culturelles, je suis belge et je revendique la citoyenneté [...] je pense qu’il y a eu cette
dynamique qui a contribué a faire en sorte que cette dynamique liée au féminisme et aux
associations féminines nait pas eu de suite. (Adhara)

Le clivage laique et religieux et la lutte des classes

En plus du clivage avec les associations féministes majoritaires, les féministes issues de 'immigration
populaire souvent conservatrice percevraient également un clivage avec des féministes marocaines
issues des milieux plus aisés: «J’ai le souvenir quand nous avons débarqué dans ces associations-1a, on
avait 'image denfants douvriers, de paysans, d'analphabetes.» (Naos) Le clivage est ressenti également
avec des féministes laiques issues de 'immigration et représentées par certaines femmes politiques
ayant le pouvoir et interdisant le voile:

Il y a un clivage on va dire laique, des féministes laiques belgo-marocaines, on a vraiment

peur delles [...] membres du parti socialiste ou du milieu on va dire militant laique anti-

voile, anti-religion qui fait que ¢a nous ferme plein de portes et voila on naime pas ¢a.
(Spica)

Cependant, un équilibre semble se dessiner avec les luttes associatives qui se multiplient et se démo-
cratisent ainsi que la représentativité politique grandissante de ce milieu:

Il y a plus d’associations issues de personnes du milieu populaire tres clairement [...] Il y

a de plus en plus d’'intellectuels de ces milieux 13 aussi oui stirement, ¢a se démocratise du

point de vue homme/femme déja [...] et d'un point de vue plus populaire issu de milieu
populaire conservateur plutot que laic. (Spica)

La multiplication des structures est vue comme stratégique et utile et représente la diversité dans la
communauté:

Il est aussi multiple quon revendique sa multiplicité [...] on a souvent tendance a vouloir

insister sur le fait qu’il y a plusieurs types de femmes, il y a plusieurs types de commu-

nautés maghrébines [...] et en fait justement, la démultiplication de tout ce mouvement
associatif, il est dans cette logique de démultiplication. Pour moi, cest pas plus mal. (Véga)

La lutte d’une génération: la féminisation des instances de décision
dans les lieux de cultes et les luttes antiracistes

Une fierté est exprimée a travers les résultats positifs de la lutte de la nouvelle génération. D'un coté,
cette derniere est fiere de simposer dans les associations antiracistes des jeunes et dans les lieux de
culte. Elle est contente et satisfaite douvrir le chemin de la féminisation des conseils dadministration

dans les mosquées:



| 28 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Jétais dans le cercle des étudiants arabo-européens, jétais trés engagée a 'ULB® pendant
des années, les présidents cétait que des hommes et on a fait avec ma génération, on na fait
que pousser pour avoir une présidente femme pour la premiére fois. [...] La on féminise
un peu plus la mosquée, la je suis vraiment contente de plus en plus de rajeunissement et
de féminisation des conseils d'administration au sein de la mosquée, je suis assez satisfaite
du combat que j’ai pu mener avec les filles de ma génération. (Spica)

D’un autre c6té, elle voit un changement de mentalité li¢ a leur mobilisation et une nouvelle dyna-
mique, notamment concernant le travail des femmes dans l'associatif: « La génération précédente, ou
on ne voulait pas que les femmes travaillent parce que cétait hyper mal perqu cétait hyper vulgaire
qu'une femme travaille, 1a il y a eu un combat pour dire qu’il y a moyen de travailler d'une maniere

saine homme femme. » (Spica)
Enjeux associatifs

Féminisme, discours de survie et intersectionnalité stratégique

Les nouvelles associations osent se déclarer féministes et safficher. Ce changement est expliqué par lair
du temps, le féminisme étant devenu populaire et une valeur incontournable. La recherche d’allié-es
pour leur combat semble les motiver a s'inscrire dans le mouvement intersectionnel, propice a la
convergence des luttes des minorités. Cependant, une tension est palpable entre les associations par
rapport a lambiguité dans I'intention de certaines et lopportunisme de leur démarche. Méme s’il est
compréhensible, vu le climat islamophobe, que le discours public soit adapté, «un discours de survie»
comme l'une le présente, le manque dengagement public pour soutenir les femmes qui se sont dévoi-
lées ou les personnes homosexuelles dans les communautés serait le signe d'un combat intersectionnel
sélectif et stratégique de certaines associations féministes communautaires:

Quand on considére qu'une femme musulmane LGBT ne mérite pas dexister ou que notre

enfant s’il était LGBT il serait mis a la porte, pourquoi est-ce quon est d’accord de poser

sur une photo avec cette femme alors quon ne lui offre méme pas le simple respect quelle
mérite. (Capella)

Dans le méme ordre d’idées, on ressent un désaccord sur la finalité de la lutte: sagit-il de défense du
droit au choix (voile, sexualité, par exemple), de la diversité et la complexité des identités des femmes
musulmanes ou du port du voile. Dans les luttes, on ne montre souvent que la femme musulmane a

travers le voile.

9. L'Université Libre de Bruxelles.



Transformations du secteur associatif féministe... | 29|

Néanmoins, et malgré les divergences et la violence parfois exercée en interne, cette convergence des
luttes représente une réussite pour elles, vu quelle a abouti au changement de quelques lois discrimi-
natoires':

Quelles que soient les questions problématiques quon souléve, on a toutes un peu aidé ces

derniéres années et cest que du positif mais dedans, il y a de la violence donc si cest pas toi
qui la recois, cest toi qui [émets. (Capella)

La courte vie des associations et leur mutation

La dissolution de plusieurs associations ou leur mutation montrent la fragilité des associations. II est
donc difficile pour elles de mener leurs luttes sur le long terme. Cest le manque dexpérience qui est
évoqué ainsi que lessoufflement avec le travail bénévole. Une vision de la lutte militante et idéaliste est
partagée entre les premiéres et les jeunes générations pour garder leur autonomie: « Cest leur volonté
de ne pas se souscrire a la normalité, cest-a-dire exister en tant quorganisation. Elles sont dans la
contestation pure voila et donc elles veulent rester a la marge voila, leur répertoire dactions il est de
cet ordre-la.» (Véga) Cette courte vie des structures est percue par certaines comme lexpression d'un
manque de confiance quont les femmes et les militantes en elles-mémes et envers les responsables
des structures issues de la méme origine: «Elles estimaient quen volant de nos propres ailes on avait
aucune chance, quon allait juste nous casser la gueule. » (Hadar) Il y aurait aussi la résistance et I’hosti-
lité de lentourage. Militer, cest risqué et coliteux au niveau psychologique: « On a eu ¢a du vandalisme
assez important ol ils venaient, ils cassaient tout, ils salissaient, ils urinaient, ils faisaient des trucs pour

nous décourager.» (Mimosa)

Discussion

Dans notre étude, nous avons essayé de comprendre comment le mouvement féministe belgo-maro-
cain évolue et comment ces féministes expriment et organisent collectivement leur lutte dans un

contexte migratoire.

Nos résultats montrent que cette dynamique associative, depuis ses débuts, reflete la volonté des fémi-
nistes de porter leurs propres combats et avoir leurs propres voix, mayant pas trouvé dans le paysage
féministe belge ni dans les associations communautaires des relais pour leurs luttes spécifiques. Les
récits des féministes minoritaires dont parlent Ouali et Liénard (2011) soulignent en effet une surdité
des féministes majoritaires a leurs revendications dégalité et a leurs conditions sociales marquées par

des inégalités de sexe, de race et de classe. Ces rapports sont a lorigine de tensions, de conflits et de

10. Lautorisation du port du voile dans les Hautes Ecoles francophones belges en septembre 2021.



| 30 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

ruptures entre organisations et militantes, et créent des résistances qui encouragent une partie des

féministes minoritaires a créer leurs propres collectifs.

Cependant, malgré ce point commun, cest un mouvement aussi divers que les féministes et les asso-
ciations qui le composent, avec des tendances laiques et religieuses, et qui semble traversé par les luttes
des classes, les laics étant assimilés a la classe dominante. Une diversité saluée et revendiquée comme
la diversité des communautés dou I'importance de tenir compte de la valeur et de la signification émo-

tionnelle attachées a l'appartenance au groupe social et ce qu’il représente pour I'individu (Tajfel, 1978).

Les contextes politiques et idéologiques jouent un grand role dans lorientation et la redynamisation
de ce mouvement féministe. Il a été redynamisé en 2004 et en 2020, en réponse aux lois interdisant le
voile. Cependant, s'inscrivant majoritairement dans le féminisme islamique de 2004, ce mouvement
s'inscrit actuellement dans des approches plus globales comme l'intersectionnalité et l'approche déco-
loniale. Une inscription idéologique pour certaines, plus stratégique pour d’autres, mais qui crée une

nouvelle dynamique prometteuse.

Ces lois, barrant donc l'acces a Ienseignement et au travail des femmes voilées, semblent, malgré tout,
constituer un moteur de mobilisation et dorganisation collectives qui renforce la place des femmes
dans lespace privé comme public et crée un mouvement féministe au sein des communautés qui

dépasse le racisme et le voile.

Les nouveaux courants féministes, intersectionnel et décolonial en loccurrence, avec les outils du fémi-
nisme islamique, semblent mieux répondre aux besoins des femmes de concilier leurs appartenances
multiples. Au féminisme dans la rupture, les nouvelles approches féministes proposent une alternative
plus soutenable en visant [émancipation collective, des individus comme des communautés, en tenant
compte de toutes les discriminations et les dominations. Ces courants représentent un cadre propice au
développement de stratégies identitaires ayant une fonction intégratrice, pour préserver le moi en tant
qu'unité intégrée, et une fonction adaptative pour trouver une place psychologique et sociale admis-

sible (Temple et Pasquier, 2008).

Cest un féminisme dans l'action, mais surtout dans la réaction et I'interaction avec le groupe majo-
ritaire, dou I'importance de multiplier les études sur l'aspect dynamique du féminisme dans le cadre
des relations intergroupes en sappuyant, entre autres, sur l'approche intersectionnelle qui vise l'appré-
hension de la complexité des identités et des inégalités sociales a travers une approche intégrée (Bilge,
2015).



Transformations du secteur associatif féministe... | 31|

Conclusion

La diversité du féminisme nest plus a prouver. En effet, elle est aussi ancienne que le féminisme. En
plus des courants historiques, la tendance libérale égalitaire, la tendance marxiste et socialiste et la ten-
dance radicale (Toupin, 1998) reflétant la diversité idéologique des féministes blanches occidentales,
la troisieme vague a apporté de nouvelles approches tenant compte d’autres réalités de femmes. Il n'y a
donc pas de féminisme en dehors des idéologies, des croyances et des visions du monde des femmes,

découlant de leurs propres expériences dans un contexte donné et 8 un moment donné.

Cependant, ces réalités ainsi que les féminismes ne sont pas figés. Cest ainsi que les féminismes belgo-
marocains sont en évolution et en adaptation constantes avec leur contexte, influencés a la fois par des
courants de pensée intracommunautaires et de la société majoritaire. Les féministes tentent de conci-
lier leurs appartenances multiples et d'avoir une double identité positive au sein de leurs communautés
et au sein de la société majoritaire. Comme l'intersectionnalité politique lexplique, il sagit d'un exer-
cice difficile, car la personne doit cliver son énergie politique entre deux projets parfois antagonistes
(Crenshaw et Bonis, 2005).

Bibliographie

Livres

Bessis, S. (2007). Les Arabes, les femmes, la liberté. Documents Société.

Camilleri, C. (1990). Stratégies identitaires. Paris: Presses universitaires de France.
Verges, F. (2019). Un féminisme décolonial (1™ éd.). Paris: La Fabrique.

Articles scientifiques

Benhadjoudja, L. (2018). Les femmes musulmanes peuvent-elles parler? Anthropologie et Sociétés,
42(1), 113-133.

Bilge, S. (2015). Le blanchiment de l'intersectionnalité. Recherches féministes, 28(2), 9-32. https://doi.
org/10.7202/1034173ar

Bousetta, H. (2010). Belgo-Marocains des deux rives: un pas plus loin. Analyse et mise en perspective
de létude visant a mieux connaitre les communautés marocaines vivant en Belgique. Fondation Roi

Baudouin.
Charlery, H. (2007). Le patriarcat ou le féminisme noir. Revue frangaise détudes américaines, 114, 77-87.

Chouder, I. (2015). Féminisme-s islamique-s. Confluences Meéditerranée, 95, 81-90. https://doi.
0rg/10.3917/come.095.0081Cing1



| 32 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Kocadost, E (2017). Le positionnement intersectionnel comme pratique de recherche: faire avec les
dynamiques de pouvoir entre femmes. Les cahiers du CEDREF, 21, 1750. https://doi.org/10.4000/
cedref.1053

Corbeil, C. et Marchand, I. (2007). Penser I'intervention féministe a I'aune de l'approche intersection-
nelle. Le dossier. Les pratiques pour contrer la violence: entre 'intervention, la prévention et la répres-
sion, 19(1), 4057. https://doi.org/10.7202/014784ar

Crenshaw, K. (2005). Cartographies des marges: intersectionnalité, politique de I'identité et violences
contre les femmes de couleur. Cahiers du Genre, 39, 51-82. https://doi.org/10.3917/cdge.039.0051

Festinger, L. (1954). A theory of social communication processes. Human Relations, 7, 117-140.
https ://doi.org/lO.l 177/001872675400700202

Haddou, A. (2007). Le féminisme a lépreuve de 'islam. La Revue nouvelle.

Khoojinian, M., El Idrissi El Yacoubi, R., Bari, A., Laaraj, F. et Touzani, F. (2014). CAssociation des

Femmes Marocaines: un collectif émancipatoire. Les Cahiers du Fil Rouge, (20).

Klein,O.,Spears,R.etReicher, S. (2007). Social Identity Performance : Extending the Strategic Side of SIDE.
Personality and Social Psychology Review, 11(1), 28-45. https://doi.org/10.1177/1088868306294588

Latte Abdallah, S. (2010). Le féminisme islamique, vingt ans apres: économie d’un débat et nouveaux
chantiers de recherche. Critique internationale, 46(1), 9. https://doi.org/10.3917/crii.046.0009

Moujoud, N. (2008). Effets de la migration sur les femmes et sur les rapports sociaux de sexe: au-dela
des visions binaires. Cahiers du CEDREF, 57-79. https://doi.org/10.4000/cedref.577

Nader, L. (2006). Orientalisme, occidentalisme et controle des femmes. Nouvelles Questions Féministes,
25, 12-24. https://doi.org/10.3917/nqf.251.0012

Ouali, N. et Liénard, C. (2011). Les conditions de possibilité de [émancipation des migrantes et de leurs

descendantes. Femmes et autonomie, 207-226.

Ouali, N. (2015). Les rapports de domination au sein du mouvement des femmes a Bruxelles: critiques
et résistances des féministes minoritaires. Nouvelles Questions Féministes, 34, 14-34. https://doi.
org/10.3917/nqf.341.0014

Tajfel, H., (1978). Differentiation between social groups: Studies in the social psychology of intergroup

relations. Academic Press.

Temple, C. et Denoux, P. (2008). Construction d'un outil d’identification des stratégies identitaires
en psychologie interculturelle. Les Cahiers Internationaux de Psychologie Sociale, 79, 47-56.
https://doi.org/10.3917/cips.079.0047

Touati, A. (2006). Féministes d’hier et daujourd’hui, ou le féminisme a Iépreuve de I'universel. Nou-
velles Questions Féministes, 25, 108-120. https://doi.org/10.3917/nqf.251.0108



Transformations du secteur associatif féministe... | 33 |

Toupin, L. (1998). Les courants de pensée féministe. [En ligne].

Verges, E. (2017). Toutes les féministes ne sont pas blanches. Pour un féminisme décolonial et de mar-
ronnage. Le Portique. Revue de philosophie et de sciences humaines, (39-40). https://doi.org/10.4000/
leportique.2998






«On ne nait pas féministe, on le devient» : I'identité féministe
chez les femmes belges de différentes cultures

Patricia Mélotte et Claire Michel

Introduction

Ceest a la fin du XIXe siécle qu'un premier mouvement féministe voit le jour en Belgique (De Visscher,
2016). Nous pouvons considérer que l'apparition de ce mouvement marque le début de la lutte des
femmes pour défendre et promouvoir leurs droits et leurs intéréts. Définir ce quest le féminisme nest
pas chose aisée (Ferree et Mueller, 2004). En effet, il nexiste pas une seule définition du féminisme.
Ces définitions ont comme point d’ancrage une prise de conscience qu’il existe une cause des femmes
(Husson et Mathieu, 2019). Le féminisme pourrait étre pensé comme une nébuleuse constituée d'un
grand nombre de pensées (Jablonka, 2019). Cela peut sexpliquer par la complexité et Iévolution des
différents courants qui lui sont propres (Moradi et al., 2002). Les femmes font face a de multiples
formes de discriminations, alors il existe différentes maniéres de lutter contre celles-ci (Ferree et Muel-
ler, 2004). Afin de conserver une définition globale du féminisme, nous nous référons a Linda Jackson,
Ruth Fleury et Donna Lewandowski (1996) qui lexplicitent comme étant la croyance en légalité de
genre et la prise de conscience des différentes discriminations liées au genre, que cela soit a des niveaux
sociétaux ou encore a des niveaux interpersonnels. Les féministes dénoncent les discriminations a
légard des femmes et ceuvrent pour plus dégalité (Rowland, 1986). Dans le monde occidental, les
premiers mouvements féministes ont été pensés pour un groupe de femmes identiques: blanches, de

classe moyenne et hétérosexuelles.

Or, toutes les femmes ne correspondent pas a cette description. De fait, les féministes qui ne se retrouvent
pas dans ces catégories sont invisibilisées (Honneth, 2004). Un exemple repris fréquemment dans la
littérature : une femme noire risque de subir du racisme et du sexisme, et va vivre des expériences que
ne connaitront ni les femmes blanches ni les hommes noirs. Nous voyons, par cet exemple, que les

femmes peuvent vivre différentes sources doppression. Patricia Hill Collins (1990) détermine huit axes



| 36 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

pouvant se combiner et constituer une source doppression: le sexe, I'dge, la classe, la «race», lorienta-
tion sexuelle, la religion, le statut de la citoyenneté et la situation de handicap. Puisqu'il existe plusieurs
formes doppression, il y a donc de multiples formes de féminisme qui incluent ces discriminations
dans leurs luttes. Linclusion devient une priorité, I'idée étant de mettre en lumiére le role du féminisme

dans la prise en compte des individus dorigines variées (Charter, 2021).

Cela devient le point de départ du Black feminism, cest-a-dire d'un féminisme pensé par et pour les
femmes africaines-américaines. A travers ce mouvement, ces féministes montrent la singularité de
leur expérience du sexisme (Husson et Mathieu, 2019). Elles sont les premiéres a mettre en lumiére
les intersections qui existent entre les discriminations, mais cest Kimberlé Crenshaw qui propose, en
1991, le concept d’intersectionnalité en s'inspirant du Black feminism. Le prisme de l'intersectionna-
lité permet dappréhender les diverses facettes ainsi que la singularité de I'identité d’une personne. En
tenant compte des multiples sources doppression et de discrimination, nous pouvons comprendre
que le sexisme subi par une femme noire sera différent de celui vécu par une femme blanche puisque
lexpérience de la premiere se situe a I'intersection entre le racisme et le sexisme (Crenshaw, 1991 ; Cole,
2009). Malgré le fait que le féminisme a longtemps été pensé pour les femmes blanches, les féministes
intersectionnelles soulignent I'importance de méler les identités sociales quand il sagit dévaluer le

sexisme (Charter, 2021).

Dans cette étude, ce qui importe nest pas tant le mouvement duquel la personne se revendique, mais
plutdt la maniére dont les femmes sapproprient le mouvement et sy identifient. Le concept d’identité
féministe peut se percevoir a travers les théories de I'identité sociale congues par Henri Tajfel (1974).
Il sagit d’'une partie du concept de soi propre a un individu. Cette partie de soi provient de la connais-
sance que nous pouvons avoir de nos appartenances et de la valeur et signification émotionnelle qui lui
sont sous-jacentes. Lidentité sociale serait le résultat du processus de catégorisation sociale et I'accep-
tation de l'appartenance sociale de I'individu au groupe (Autin, 2010). Chaque identité sociale, bien
quelle soit partagée, est singuliere. Il en va ainsi pour I'identité sociale féministe puisqu’il ne peut exis-

ter de modele unique a cette identité (Bargad et Hyde, 1991).

A cela sajoute le fait que les communautés et courants féministes sont nombreux. Donc chaque femme
peut suivre des trajectoires dissemblables, ce qui les aménera a de multiples identités féministes. Le
sexisme étant une discrimination qui impacte toutes les femmes (Charter, 2021), I'identité féministe
peut donc étre une possibilité de réponse a cette forme doppression. Pour autant, comme nous venons
de le voir, les femmes peuvent faire face a plusieurs discriminations. Ce nest pas parce quelles sont
féministes quelles doivent renoncer a lutter contre les autres sources doppression. Comme I'indiquait

Amin Maalouf (2001), I'identité ne se compartimente pas; elle est faite de diverses appartenances. A



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures | 37 |

travers I'identité féministe, les femmes ne devraient pas pour autant «dissoudre » le reste de leur iden-
tité.

Pour s’identifier au groupe social féministe, il faudrait, selon Campbell Leaper et Diana Arias (2011),
passer par une socialisation et un apprentissage de ses caractéristiques. Cela ne se fait pas sans difficulté,
puisque, tout d’abord, cette identité est connotée négativement (Ngozi Adichie, 2014). Cela peut dis-
suader les femmes de se revendiquer féministes (Henderson-King et Stewart, 1999). Les chercheur-ses
ont relevé plusieurs stéréotypes négatifs qui y sont associés, tels que le fait détre frigide, masculine,
anti-homme, lesbienne et extrémiste (Nelson et al, 2008; Reid et Purcell, 2004). Le féminisme n’a
pas toujours été bien pergu, ne serait-ce quau regard de la perception du terme: « [L]e féminisme est
la notion radicale que les femmes sont des personnes» (National Organization for Women en 2004,
cité par Kite et Whitley, 2013: 380). Un sondage repris par Sean Alfano en 2005 rapporte que 12 %
des femmes et 24 % des hommes considérent que le terme «féministe» pourrait étre une insulte. Les
recherches faisant la distinction entre le féminisme et « étre féministe » suggerent que le premier terme
fait référence aux problémes d’inégalités et est soutenu favorablement, contrairement au second terme
qui est évalué négativement (Jacobson, 1979; Korman, 1983). Ensuite, il est important de souligner
que cette identification est politisée plus que ne lest I'identité « femme» (Henderson-King et Stewart,
1994). Enfin, les femmes qui revendiquent leur identité féministe sont confrontées a des remarques
venant de leur entourage, se traduisant par des moqueries (Hercus, 2005), voire des commentaires

réguliers qui peuvent se transformer en une réelle hostilité (Marine et Lewis, 2014).

Ces facteurs sont donc des freins a I'identification féministe. Un point important a soulever est le fait
que les attitudes que nous pouvons avoir a légard des mouvements féministes different en fonction
du groupe ethnique (Harnois, 2005). Bien que de nombreuses femmes aspirent a [égalité, certaines ne
se revendiquent pas féministes (Weis et al., 2018) et les convictions dégalité des sexes ne suffisent pas
pour inciter une femme a se revendiquer comme féministe. Ces femmes, bien quelles aient des reven-
dications féministes, préférent s'identifier a d’autres étiquettes telles que «humanistes» ou « Woma-

nists » (Harnois, 2005).

En 1985, Nancy Downing et Kristin Roush ont développé un premier concept modelant le parcours
que les femmes s'identifiant comme féministes traverseraient. Il y aurait cinq étapes: «passive accep-
tance», «revelation», «embeddedness-emanation», «synthesis» et «active commitment». La pre-
micére étape, que nous traduirons par «acceptation passive », peut étre comprise comme le stade zéro
ou les femmes ne sont pas ou peu conscientes du sexisme qui les entoure. Elles acceptent les roles de
genre qui sont attribués dans la société. La «révélation » correspond a Iétape de prise de conscience des
discriminations qui les entourent. Ce stade peut saccompagner de ressentiment, tel que la colére et la

haine. Par la suite, les femmes seront amenées a se déraciner de la culture dominante pour simmer-



| 38 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

ger dans une culture centrée sur les femmes. Sensuit [étape de «synthése» ou elles vont intégrer leur
sens du soi et avoir le sentiment détre une personne a part entiére. Cest a partir de ce moment que les
femmes seront capables de prendre des décisions basées sur leurs propres valeurs plutdt que sur les
normes du groupe. Selon les autrices de ce modele, a ce stade de I'identité féministe, les femmes sont
plus a méme de reconnaitre le sexisme. La derniere étape correspondrait a «lengagement actif », cest-
a-dire a une identité militante revendiquée par les femmes. Ces derniéres sengagent donc dans la lutte

contre les discriminations liées au genre.

Toutefois, ce modele présente des limites et nest pas applicable telle une notice a I'identité féministe.
Nous pouvons retrouver chez lensemble des féministes une prise de conscience du sexisme, des iné-
galités et des discriminations. Pour autant, toutes les étapes ne sont pas des préalables a cette identité.
En effet, toutes les femmes ne sengagent pas activement dans des luttes féministes. Il existe diverses
manieres d’arriver a I'identité féministe, ce qui rend caduque la conceptualisation de Downing et Roush
(Liss et Erchull, 2010). Ce modele nest pertinent que pour les femmes blanches et majoritairement cis-

genres; il ne représente donc pas toutes les femmes (Siegel et Calogero, 2021).

Dapres certains auteur-trices, I'identité féministe se construirait de fagon graduelle a la suite de
déceptions et des frustrations ou alors elle existerait depuis toujours lorsque les individus ont grandi
dans la conscience des inégalités (Marine et Lewis, 2014; Hercus, 2005). Plusieurs éléments ont été mis
en évidence quant a la formation de I'identité féministe. La reconnaissance de discriminations de genre
en est 'un deux (Leaper et Arias, 2011 ; Reid et Purcell, 2004). Claire Renzetti (1987) soutient I'idée que
les femmes qui ont conscience du sexisme manifesteraient plus de soutien aux mouvements féministes.
Cette sensibilité a ces discriminations varie selon le groupe ethnique auquel elles peuvent appartenir.
Selon une étude de Kane (2000), les Afro-Américaines sont davantage sensibles aux discriminations

liées au genre que les Blanche-Américaines.

Il est important de souligner que I'identité féministe est lourde de significations négatives. De ce fait,
une évaluation positive du féminisme ainsi que des féministes serait nécessaire pour I'identification
(Leaper et Arias, 2011; Reid et Purcell, 2004). Plus précisément, Larissa Myakovsky et Michele Wittig
(1997) ont observé que les opinions positives envers les féministes et leurs mouvements sont des
variables majeures a prendre en considération pour I'adoption de I'identité sociale féministe. Des lors,
étre en contact avec le féminisme permettrait de réduire les stéréotypes négatifs (Myakovsky et Wittig,
1997; Reid et Purcell, 2004). Lidentité féministe ne se formerait pas du jour au lendemain chez les
femmes. Il s'agirait d'un développement graduel a la suite de prises de conscience progressives (Hercus,

2005; Marine et Lewis, 2014).



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures |39 |

Cependant, Catherine Harnois (2005) pointe le fait que nous ne connaissons que peu d’informations
sur le parcours des féministes issues des groupes minoritaires (les études portant principalement sur
les femmes blanches et américaines). Cest en souhaitant combler les lacunes de la littérature actuelle
que les trois recherches sur lesquelles se base cet article ont vu le jour. Le féminisme est un sujet
dactualité et qui pourtant n'a suscité que peu de recherches ces derniéres années. Lobjectif est double:
nous souhaitons mettre en lumiere « pourquoi » étre féministe et « comment » les femmes en viennent a
s'identifier comme telle. Nous voulons a la fois comprendre ce qui conduit, ce qui motive ces femmes a
sidentifier comme féministes et savoir ce que cest que détre féministe de nos jours. En nous basant sur
trois échantillons différents, nous venons pointer la diversité qui peut résider au sein d'une méme iden-
tité. Laccent sera mis sur la diversité des identités féministes et leurs difficultés respectives. Nous avons
supposé que le groupe ethnique dans lequel se trouvent les féministes a un impact sur le parcours et
Iidentification féministe. Nous pensons tout de méme que nous pouvons retrouver des similarités

entre les différents parcours des féministes.

Méthodologie

Entre 2017 et 2019, trois études ont analysé les parcours des femmes de diverses cultures qui se défi-
nissent comme féministes. Ces études qualitatives avaient pour objectif de répondre a un manque de
données dans la littérature quant a la perception des femmes issues des minorités. Ces études ont été
réalisées sur la base dentretiens semi-structurés. Dans la premiere étude, 15 féministes belgo-belges,
entre 18 et 29 ans, ont été interrogées. Elles ont toutes été recrutées par le biais des réseaux sociaux.
Pour cela, les groupes belges, francophones et néerlandophones ont été investigués, tels que « Fémi-
nisme is voor iedereen», « FEL feminisme», « FeMiNiSmE-YeAh», « Osez le féminisme» ou encore

«Un autre regard sur le féminisme ».

La seconde étude a interrogé au total 12 femmes: 3 étaient belges binationales et 9 étaient belges
originaires du monde arabe. Six étaient originaires du Maroc, quatre d'Algérie, une de la Tunisie et une
autre du Liban. Elles étaient agées entre 20 et 68 ans. Ces féministes ont été recrutées par le biais des

réseaux sociaux, par messages électroniques ou directement par téléphone.

Dans la troisiéme et derniere étude, 10 afroféministes ont participé, avaient entre 25 et 35 ans et étaient

frangaises ou belges. Le recrutement sest fait essentiellement par le biais des collectifs afroféministes.

Dans lensemble de ces études, les entretiens ont duré entre 1h et 1h 30. Menés avec les féministes fla-
mandes, les entretiens étaient guidés par une trentaine de questions ouvertes telles que «Selon vous,
quel est le sens du féminisme?», «Selon vous, quels facteurs vous ont poussée a adopter Iétiquette

féministe ? » et « Avez-vous rencontré des obstacles lors de votre parcours féministe ? ».



| 40 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

[¥tude avec les femmes issues du monde arabe sest basée également sur des entretiens individuels
semi-dirigés. Le guide dentretien Sappuyait sur 21 questions réparties en 3 catégories. La premiere
portait sur la sphere privée (Quel style déducation vous ont transmis vos parents? Votre meére était-
elle féministe ?). La seconde sur la sphére publique (Avez-vous été ou étes-vous confrontée a des dis-
criminations sur la base de votre, vos groupes d’appartenance(s) a Iécole, a I'université ? Avez-vous lu
des livres qui portaient sur 'histoire de votre/vos groupe(s) dappartenance(s) ?). La troisieme catégo-
rie questionnait le féminisme (Quévoque pour vous le mot «féminisme» ? Pouvez-vous me donner
l'age/la période auquel/a laquelle vous pensez avoir développé une conscience d'appartenir a différents

groupes dévalorisés au sein de la société ?).

La troisieme recherche a dégagé quatre thématiques: les représentations des femmes noires (les ques-
tions pouvaient étre : Quelles sont vos représentations personnelles ? Avez-vous constaté des évolutions
sur la perception des femmes noires?), lafroféminisme (Selon vous, quest-ce que l'afroféminisme?),
I'intersectionnalité (Comment se traduit ce concept dans la vie de tous les jours?), le collectif afro-
féministe (Quelles sont les stratégies mises en ceuvre?). Pour chacune des études, les données socio-

démographiques ont été recueillies.

Les deux premieres ont utilisé le logiciel Atlas.ti, ce qui permettait de rendre saillants les themes qui
ressortaient des discours des participantes. La derniére étude a utilisé 'analyse de contenu catégorielle

thématique, afin de mieux comprendre les représentations sociales des femmes interrogées.

Pour cet article, une analyse comparative des résultats des trois études a été réalisée sur les themes liés
a Iidentité féministe et qui répondent a la question suivante: quels sont les éléments sur leur parcours
de vie qui ont construit leur identité féministe ? Sept themes sont ressortis: la prise de conscience du
sexisme, le contact avec d’autres féministes, les émotions liées a I'identité féministe, une expérience
de vie, l'apprentissage du féminisme, l'action collective et les discriminations. Pour chaque théme, les

résultats ont été comparés, et les ressemblances et les différences ont été notées.
Résultats

Le sexisme

Lensemble des travaux a permis de mettre en lumiere des similarités dans le parcours de I'identité
féministe. Premierement, nous remarquons une prise de conscience des inégalités liées au genre. Il
ressort des entrevues effectuées aupres des afroféministes quelles vivent des oppressions en lien avec
leur genre, mais quelles font également face a des discriminations spécifiques liées a leur couleur de
peau. L'une des participantes a pu dire a ce sujet que « [u]ne insulte sexiste pour les femmes blanches,

ce sera plus salope, pute, etcetera. Pour les femmes noires, le racisme sera lié. » Lexpérience du sexisme



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures | 41 |

se retrouve trés tot chez les féministes issues du monde arabe. Toutes les participantes de cette seconde
étude disent sétre rapidement rendu compte des inégalités entre les femmes et les hommes. Si cette
prise de conscience se fait rapidement, cest en partie parce que ces inégalités se retrouvent dans leur
sphére familiale. Par exemple, certaines femmes expliquent quelles navaient pas le choix de faire des
études alors que d’autres disaient quelles n'avaient pas le droit de sortir seules. Certaines faisaient aussi
référence aux responsabilités et tiches qui leur étaient confiées des lenfance que leurs fréres n'avaient
pas. Cela les a conduites a se battre au sein de leur famille pour avoir des droits, tels que travailler et
voyager. Lenvironnement familial traditionnel et la société patriarcale (du pays dorigine ou en Bel-
gique) ont amené les participantes a se rendre compte tres tot de la difficulté de vivre en tant que
femmes. Une des féministes avait mis de I'avant que « [l]a femme est au second plan. La femme, elle na

pas le droit dexprimer ses besoins. Elle na pas le droit, cest toujours 'homme. »

La discrimination sexiste nest pas la seule forme d’'inégalité dont elles sont témoins. Toutes ont déja
fait lexpérience de discriminations racistes que cela soit dans la société ou dans les mouvements fémi-
nistes. Cette prise de conscience précoce se retrouve également chez les féministes flamandes. Par
exemple, une participante avait déja des revendications féministes a l'adolescence: « But even as a child
or adolescent I already noticed the differences and injustices that could happen, in class, at my par-
ents’ work and so on.» Toutes les femmes interrogées ont fait lexpérience du sexisme. Certaines ont
été directement victimes alors que d’autres disent I'avoir observé notamment a travers la différence de
traitement en fonction de leur sexe. Les expériences sexistes seraient un facteur important dans la prise

de conscience des inégalités entre les hommes et les femmes.

Le contact avec une féministe

Une autre similarité est le contact avec les féministes. Pour une partie des féministes originaires du
monde arabe, la rencontre avec une féministe a été une étape importante dans leur parcours d’identité
féministe. De plus, pour la moitié¢ dentre elles, le fait dappartenir a une association féministe les a
conduites a s'identifier comme féministes. Lune des féministes racontait que cétait grace a son mari,
qui est féministe, quelle a commencé a sengager dans le mouvement. La plupart des féministes fla-
mandes nont pas fait leur parcours vers leur identité féministe seules. Par exemple, une des féministes
avait mis en lumiére 'importance d’une enseignante qui lui a permis de développer son identité fémi-
niste: « But I think this professor Vanderstichelen was someone who had a great influence on my femi-
nist ideas. The second step, around my bachelor’, is practically completely thanks to her, that I could
develop this.» De nombreuses femmes interrogées font référence a une personne comme initiatrice
de leur identité féministe. La rencontre avec d’autres féministes leur permet une réassurance. Pour les

afroféministes, leur invisibilisation médiatique les a conduites, pour la majorité, a se tourner vers les



| 42 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

représentations américaines des femmes noires. Ne se sentant pas représentées par les mouvements
féministes supportés par les femmes blanches ni par les mouvements antiracistes, les afroféministes

inspirées par le féminisme noir ont constitué leur propre mouvement.

Sentiments et émotions liées a l'identité féministe

Une autre ressemblance concerne leurs propres perceptions. Pour certaines féministes, quelles soient
originaires du monde arabe ou de Belgique, leur identité féministe leur a permis dacquérir plus de
confiance en soi. Chez les féministes issues du monde arabe, leur identité féministe serait percue
comme une force, qui les a rendues plus confiantes, autonomes, indépendantes et leur donnerait aussi
plus de pouvoir pour agir dans et sur leur vie: «Je trouve que le féminisme est une force pour moi»;
«Le féminisme, cest de dire quon peut étre libres de nos propres choix.» Les féministes belgo-belges
ont indiqué que leur identité les aurait rendues plus résilientes, confiantes et assertives: « That's why I

became more assertive. I'm standing more up for myself. »

Les expériences sur le chemin du féminisme

Le parcours de chaque féministe est singulier. Pour la majorité des Belges flamandes, le développement
est progressif. Elles n'identifient pas, en effet, de moment décisif. Pour quelques-unes, la transition est
plus courte, marquée par un événement précis qui a généré un sentiment d’impuissance et de frus-
tration. Pour plusieurs dentre elles, cela sest fait en arrivant a 'université: « By studying this master’s
degree my eyes are opened and I started to pay more attention to the inequality that exists in the soci-
ety.» Pour les femmes originaires du monde arabe, les analyses de leurs récits montrent un parcours
graduel avant l'adoption de Iétiquette féministe. Sur ce chemin, nous remarquons une multitude dex-
périences et pour une grande partie des participantes, nous pouvons constater un événement crucial
qui a déclenché cette identité. Par exemple, pour 'une dentre elles, le fait d'intégrer une association
a été un élément déclencheur: « Pour moi, vraiment, le déclic de mon féminisme, cest au moment de
rentrer concretement dans l'association féministe AWSA-Be (Arab Women Solidarity Association —
Belgium). » Pour les féministes flamandes, leurs valeurs féministes peuvent, pour certaines, étre trans-

mises par leur famille.

Ce nest pas ce que nous pouvons retrouver chez les féministes dans les deux autres recherches. Dans
la sphére familiale des féministes issues du monde arabe, une seule femme cite des valeurs ou des per-
sonnes féministes dans son entourage. Toutefois, certaines qualifient leur mere de «femmes fortes»:
«J’ai eu comme exemple une maman forte, qui navait en fait pas d’autres choix que détre forte.» Selon
elles, cela a eu un impact sur leur identité féministe. Il en va de méme pour les afroféministes. Cer-

taines participantes mettaient en avant le manque d’identité projetée quand elles étaient jeunes. Cest



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures | 43 |

pour ces raisons quelles se sont tournées vers les femmes noires américaines quelles pouvaient voir

dans les films et séries.

L’apprentissage du féminisme

Lapprentissage du féminisme se fait de maniére diverse et variée. Chez les femmes originaires du
monde arabe, les notions de justice et dégalité ont été un premier pas vers le mouvement féministe.
Leur apprentissage sest fait au fil du temps, et ce, au contact dautres féministes, comme nous l'avons
vu. A cela sajoutent également les cours universitaires et les multiples lectures douvrages féministes:
«Je voulais en savoir plus. J’ai lu énormément de bouquins et tout de suite, je me suis retrouvée. Je me
disais mais oui, cest vrai, cest ce que je pensais, mais je ne savais pas qu’il y avait un terme pour ¢a...»
Chez les femmes afroféministes, cela a pu se faire a travers des figures emblématiques. Par contre, nous
navons pas d’'informations plus précises. Les féministes belges flamandes ont explicité I'importance de
lexpérience a 'université, tout comme les féministes venant du monde arabe. Mais leur apprentissage
sest aussi fait par Internet et les réseaux sociaux, ce que nont pas souligné les autres féministes : « Espe-
cially this Facebook group because things are posted on it that are maybe a bit more difficult and fur-
ther... To learn more myself, I mostly check this Facebook group. » Les groupes féministes sur Internet
(Facebook, par exemple) ont permis a ces femmes belges de discuter, dapprendre et de renforcer leur

identité féministe.
L’action collective

Lun des points de divergence dans le parcours des féministes concerne l'action collective. Chez les afro-
féministes et les féministes originaires du monde arabe, I'action collective est un moyen mis en avant.
Par exemple, I'une delles a pu dire: « Cest trés bénéfique et je le dis souvent, je dois beaucoup a cette
association [...].» Chez certaines féministes issues du monde arabe, la croyance en l'action collective
est parfois un point de départ de leur identification comme féministes. Pour les féministes flamandes,
la lutte est plutot individuelle et quotidienne. Pour autant, chez toutes les féministes interrogées, on
note la difficulté a « pratiquer » le féminisme dans toutes les spheres de la vie. Pour les féministes belgo-
belges, sopposer a un propos sexiste nest pas encore chose facile. Pour celles originaires du monde
arabe, se faire entendre dans leur famille nest pas évident non plus. Les afroféministes soulignent la
difficulté a se faire entendre dans la société: « En fait la représentation des femmes Noires en Belgique
est pratiquement inexistante. Dans lespace public en tout cas on rencontre trés peu de femmes Noires

dans les publicités, dans les médias. Et quand elle existe, elle est extrémement négative en fait [...].»



| 44 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Les discriminations

Chez les afroféministes et les féministes issues du monde arabe, on trouve la mention des discrimina-
tions liées a lorigine et a la couleur de peau, contrairement aux féministes flamandes. Lafroféminisme
est un mouvement féministe intersectionnel au sein duquel les oppressions liées a la couleur de peau
sont parties intégrantes. Ces violences impactent aussi les femmes venant du monde arabe. Ces fémi-
nistes ménent donc un double combat qui se retrouve au quotidien dans la vie de ces féministes, et ce,
méme au sein des mouvements féministes: « [m]alheureusement, les femmes entre elles ne sont pas
solidaires. Elles sont encore plus violentes et parfois plus sarcastiques que les hommes. Donc on est sur

un double combat. »

Discussion

Nous avons trouvé a la fois des similitudes et des différences quant a I'identité féministe dans les trois
groupes de femmes. Lexpérience du sexisme, le contact avec une personne féministe et le sentiment
de confiance en soi sont les principales ressemblances parmi lensemble des participantes. En 1985,
Downing et Roush ont cité la prise de conscience du sexisme comme une étape dans I'identité fémi-
niste. Cette prise en compte, plus ou moins précoce selon les féministes, semble étre nécessaire a la
constitution de I'identité féministe, mais pour autant nest pas suffisante pour la constituer entiérement
(Weis, Redford, Zucker et Ratliff, 2018). Notons toutefois, quavec évolution de la société, il y a une
plus grande prise de conscience du sexisme qu’il y a quelques années lorsque le modele a été fagonné
(Pietri, 2020).

A travers les différents récits des participantes, nous avons pu constater que leur parcours sest fait a
travers différentes formes d’apprentissage. Comme l'avaient souligné Campbell Leaper et Diana Arias
(2011), ces femmes ont fait I'apprentissage de ces caractéristiques soit par le biais d'Internet et des
réseaux sociaux, mais également a travers le contact avec d'autres féministes. Ce contact a, par la suite,
été bénéfique afin de réduire les stéréotypes négatifs, ce qui est un facteur important dans le dévelop-
pement de I'identité féministe (Myakovsky et Wittig, 1997 ; Reid et Purcell, 2004). Certaines féministes
avaient, elles aussi, de mauvaises images du féminisme avant de se dire elles-mémes féministes. Le
contact avec une féministe ou une personnalité féministe réduirait les stéréotypes et les préjugés, ce
qui conduirait a une évaluation plus positive qui parait étre nécessaire pour I'identification (Leaper et

Arias, 2011; Reid et Purcell, 2004).

Le sentiment de confiance retrouvé chez les femmes interrogées va dans le sens de recherches pré-
cédentes. Afin de se construire comme féministe, la question de lestime de soi semble fondamen-

tale (Chaponniére et al., 2017). Nous pourrions observer un double lien: d’'une part, pour les fémi-



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures | 45 |

nistes interrogées, étre féministes leur donne davantage de confiance en elles et dautre part, cest par la

confiance en soi que les femmes peuvent saffirmer comme féministes.

Leurs parcours sont multiples, les facteurs a lorigine de leur identité féministe sont donc nombreux et
complexes. Nous constatons certes des ressemblances, mais nous remarquons également la diversité de
voies possibles menant a l'auto-identification féministe ainsi que la signification de cette identification.
D’apres la littérature existante, le développement de cette identité se ferait graduellement apres des
prises de conscience progressive (Hercus, 2005; Marine et Lewis, 2014). Les récits vont dans ce sens.
La plupart congoivent leur parcours comme un processus graduel au sein duquel se retrouvent diffé-
rentes expériences sexistes. Bien que leurs parcours puissent étre similaires, ces femmes s'identifient
différemment au féminisme. Pour les Belgo-belges, étre féministes ne signifie pas obligatoirement étre
militantes, alors que le militantisme se retrouve chez les féministes issues du monde arabe et chez les

afroféministes.

Enfin, les discriminations ainsi que la lutte collective sont les deux derniers points de divergence que
nous souhaitions souligner. De nombreuses recherches ont mis en exergue les pratiques discrimina-
toires des mouvements féministes qui ne sadressent quaux femmes européennes ou américaines et qui
sont des classes supérieures ou moyennes (Aronson, 2003 ; Harnois, 2005 ; Henderson-King et Stewart,
1994 ; Robnett et Anderson, 2017). Les femmes issues des minorités ont donc longtemps été négligées
par les mouvements des femmes (Myakovsky et Wittig, 1997). La lutte des femmes appartenant aux
minorités racisées contient des enjeux qui ne se retrouvent pas chez les femmes issues des groupes
majoritaires. Cela sexplique par les multiples oppressions quelles subissent, notamment les discrimi-
nations de genre auxquelles sajoutent celles de leur groupe ethnique. Les systémes doppressions sont
donc interreliés (Benelli et al., 2006). La poétesse Audre Lorde (1982: 138) disait que « [t]here is no
such thing as a single-issue struggle because we do not live single-issue lives ». Cest peut-étre 1a tout
lenjeu de I'intersectionnalité, car il s'agit bien, pour ces femmes, de tenir compte de lensemble de leurs
spécificités et de la complexité de leurs conditions multiples (Diallo et Ly, 2021). Il existe de plus en
plus de mouvements féministes qui intégrent une approche mélant l'antiracisme et le féminisme (Bou-
rassa-Dansereau, 2019). Cette avancée est importante, car il y a une différence entre ne pas exclure

lautre et I'inclure (Chaponniere et al., 2017).

Conclusion et perspectives

Nous l'avons constaté, il existe autant de parcours féministes que de femmes qui s'identifient comme
féministes. Nous retrouvons tout de méme des ressemblances telles que la conscience du sexisme dans
la société, I'importance du contact avec une personne féministe et les sentiments positifs qui peuvent

résulter de cette identification. Du c6té des différences, nous avons pu mettre en lumiére les diverses



| 46 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

discriminations que peuvent subir les femmes issues des minorités. Cela a un impact sur leurs luttes
et la maniere dont elles lenvisagent. Il faut noter que les féministes originaires du monde arabe et les
afroféministes ont été recrutées par le biais des groupes de femmes féministes. En étant engagées dans
des associations de lutte pour leurs droits, elles étaient déja conscientes de I'importance de l'action col-
lective. Il serait donc intéressant de savoir si I'action collective est aussi présente chez les afroféministes

et les féministes issues du monde arabe ne faisant pas partie d’un collectif.

Bibliographie

Alfano, S. (2005). Poll: Women’s movement worthwhile. CBS News.com. www.cbsnews.com/ 2100-
500160_162-965224 . html

Aronson, P. (2003). Feminist or « postfeminists » ¢ Young womenss attitudes toward feminism and gen-
der relations. Gender and society, 17(6), 903-922.

Autin, E (2010), La théorie de 'identité sociale de Tajfel et Turner, tiré de http:// www.prejugesstereo-

types.net/espaceDocumentaire/autinldentiteSociale.pdf

Benelli, N., Delphy, C., Falquet, J., Hamel, C., Hertz, E. et Roux, P. (2006). Les approches postcolo-

niales: apports pour un féminisme antiraciste. Nouvelles questions féministes, 25(3), 4-12.

Bargad, A. et Hyde, J. S. (1991). Women'’s studies: A study of feminist identity development in women.
Psychology of Women Quarterly, 15(2), 181-201. doi:10.1111/j.1471-6402.1991.tb00791.x

Bourassa-Dansereau, C. (2019). Lintervention interculturelle féministe: intervenir en conciliant les
enjeux interculturels du genre. Dans A. Heine et L. Licata (dir.), La psychologie interculturelle en
pratiques (p. 251-263). Mardaga.

Chaponniére, M., Ruault, L. et Roux, P. (2017). Légitimité du féminisme contemporain. Nouvelles ques-
tions féministes, 36(2), 6-14.

Charter, M. L. (2021). Exploring the Importance of Feminist Identity in Social Work Education. Jour-
nal of Teaching in Social Work, 41(2), 117-134.

Collins, P. H. (1990). Black feminist thought in the matrix of domination. Black feminist thought:

Knowledge, consciousness, and the politics of empowerment, 138, 221-238.

Collins, P. H. (1996). What's in a name ? Womanism, Black feminism, and beyond. The Black Scholar,
26(1),9-17.

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against
Women of Color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1299.

Delier, M. (2018). «On ne nait pas féministe, on le devient». Les facteurs contribuant a I'identifica-
tion sociale féministe. Le cas des femmes féministes belges originaires ou venant du monde arabe.

[Mémoire de master, Université Libre de Bruxelles].



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures | 47 |

De Visscher, H. (2016). Lutte des femmes. Les Cahiers Internationaux de Psychologie Sociale, 110(2),
215-245.10.3917/cips.110.0215

Diallo, R. et Ly, G. (2021). Kiffe ta race. First éditions.

Downing, N. et Roush, K. L. (1985). From passive acceptance to active commitment: A model
of feminist identity development for women. The Counseling Psychologist, 13(4), 695-709.
10.1177/0011000085134013

Ferree, M. M. et Mueller, M. C. (2004). Feminism and the women’s movement: A global perspective.
The Blackwell Companion to Social Movements, 576-607. 10.1002/9780470999103.ch25

Harnois, C. E. (2005). Different paths to different feminisms? Bridging multicracial femi-
nist theory and quantitative sociological gender research. Gender ¢ Society, 19(6), 809-828.
10.1177/0891243205280026

Henderson-King, D. H. et Stewart, A. J. (1994). Women or feminists ? Assessing women’s group con-
sciousness. Sex Roles, 31(9-10), 505-516. doi:10.1007/BF01544276

Henderson-King, D. et Stewart, A. J. (1999). Educational experiences and shifts in group con-
sciousness: Studying women. Personality and Social Psychology Bulletin, 25(3), 390-399.
10.1177/0146167299025003010

Hercus, C. (2005). Stepping out of the line: Becoming and Being feminist. Routledge.

Honneth, A. (2004). Visibilité et invisibilité. Sur Iépistémologie de la «reconnaissance». Revue Du
MAUSS, 23(1), 137-151

Husson, A.C. et Mathieu, T. (2019). Le féminisme. Le Lombard.
Jablonka, I. (2019). Des hommes justes. Média Diftusion.

Jackson, L. A., Fleury, R. E. et Lewandowski, D. A. (1996). Feminism: definitions, support, and cor-
relates of support among female and male college students. Sex Roles, 34(9-10), 687-693. 10.1007/
BF01551502

Jacobson, M. B. (1979). A rose by any other name: Attitudes toward feminism as a function of its label.
Sex Roles, 5(3), 365-371.

Kane, E. W. (2000). Racial and ethnic variations in gender-related attitudes. Annual Review of Sociol-
0gy, 26(1), 419-439. 10.1146/annurev.soc.26.1.419

Kite, M. et Whitley, B. (2013). Psychologie des préjugés et de la discrimination. De Boeck Superieur.

Korman, S. K. (1983). The feminist: Familial influences on adherence to ideology and commitment to
a self-perception. Family Relations, 32, 431-439.

Leaper, C. et Arias, D. M. (2011). College women’s feminist identity: A multidimensional analysis with
implications for coping with sexism. Sex Roles, 64(7-8), 475-490. 10.1007/s11199-011-9936-1



| 48 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Liss, M. et Erchull, M. J. (2010). Everyone feels empowered : Understanding feminist self-labeling. Psy-
chology of Women Quarterly, 34(1), 85-96. 10.1111/j.1471- 6402.2009.01544.x

Lorde, A. (1982). Sister Outsider. Penguin.
Maalouf, A. (2014). Les identités meurtriéres. Grasset.

Marine, S. B. et Lewis, R. (2014). «I’'m in this for real » : Revisiting young women’s feminist becoming.
Women'’s Studies International Forum, 47, 11-22. https://doi.org/ 10.1016/j.wsif.2014.06.008

Mbamba, K. (2019). LAfroféminisme: Une réappropriation subjective et politique de la représentation
sociale des femmes Noires, a lére de lintersectionnalité: Une recherche qualitative sur la trajectoire
identitaire et politique des afrofeministes en France et en Belgique [Mémoire de master, Université
Libre de Bruxelles].

Myakovsky, L. et Wittig, M. A. (1997). Predictors of feminist social identity among college women. Sex
Roles, 37(11-12), 861-883. 10.1007/BF02936344

Nelson, J. A., Liss, M., Erchull, M. J., Hurt, M. M., Ramsey, L. R., Turner, D. L. et Haines, M. E. (2008).
Identity in action: Predictors of feminist self-identification and collective action. Sex Roles, 58(9-
10), 721-728. 10.1007/s11199-007-9384-0

Ngozi Adichie, C. (2014). Nous sommes tous des féministes. Gallimard, « Folio ».

Oprea, D. A. (2008). Du féminisme (de la troisieme vague) et du postmoderne. Recherches féministes,
21(2), 5-28.

Pietri, J. (2020). On ne nait pas féministe, on le devient. Leduc.s Editions.

Reid, A. et Purcell, N. (2004). Pathways to feminist identification. Sex Roles, 50(11-12), 759-769. 10.10
23/B:SERS.0000029095.40767.3¢

Renzetti, C. M. (1987). New wave or second stage ? Attitudes of college women toward feminism. Sex
Roles, 16(5-6), 265-277. 10.1007/BF00289954

Robnett, R. D. et Anderson, K. J. (2017). Feminist identity among women and men from four ethnic
groups. Cultural Diversity and Ethnic Minority Psychology, 23(1), 134-142. 10.1037/cdp0000095

Rowland, R. (1986). Women who do and women who don', join the women’s movement: Issues for
conflict and collaboration. Sex Roles, 14(11-12), 679-692. 10.1007/ BF00287697

Sandoval, C. (1991). US third world feminism: The theory and method of oppositional consciousness
in the postmodern world. Genders, (10), 1-24.

Siegel, J. A. et Calogero, R. M. (2021). Measurement of Feminist Identity and Attitudes Over the Past
Half Century: A Critical Review and Call for Further Research. Sex Roles, 1-23.

Tajfel, H. (1974). Social identity and intergroup behaviour. Social science information, 13(2), 65-93.



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures | 49 |

Vanhengel, P. (2017) The development and enactment of a feminist identity: A qualitative research of the

feminist becoming and being in a sample of young Belgian women [Mémoire de master, Université
Libre de Bruxelles].

Weis, A. S., Redford, L., Zucker, A. N. et Ratliff, K. A. (2018). Feminist Identity, Attitudes Toward

Feminist Prototypes, and Willingness to Intervene in Everyday Sexist Events. Psychology of women
quarterly, 42(3), 279-290. 10.1177/0361684318764694






Placer l’'intersectionnalité au cceur de l'intervention
interculturelle: une initiative au service de I’accueil
des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent

Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne, Elise Argouarc’h

Introduction

Ce texte rend compte des travaux de recherche-formation et de recherche-intervention menés depuis
2019 par des personnes enseignantes-chercheures et des praticien-nes chercheur-es affilié-es au
Département de psychosociologie et travail social de I'Université du Québec a Rimouski (UQAR),
en partenariat avec des organismes d’intégration ceuvrant aupres des personnes immigrantes ainsi
que dorganismes communautaires féministes. Il s'intéresse plus spécifiquement aux enjeux entourant
laccompagnement des femmes réfugiées accueillies dans la région du Bas-Saint-Laurent. Linitiative
Uni-Femmes, un collectif de concertation intersectorielle unissant des chercheures universitaires, des
femmes réfugiées utilisatrices des services et des intervenantes issues des groupes les accompagnant, a
été mise en place pour réfléchir collectivement et de maniére concertée aux manieres les plus adaptées
de soutenir I'intégration des femmes réfugiées dans la région. Nous avons, d’'une part, échangé sur la
perspective interculturelle qui guide les organismes d’accueil et, d’autre part, sur la perspective fémi-
niste qui oriente les groupes intervenant aupres des femmes. Cette initiative a vu le jour a la suite du
constat des chercheures impliquées concernant les défis multiples que vivaient les intervenantes issues
de ces groupes, notamment dans I'accompagnement judicieux de ces femmes aux parcours migratoires

complexes, souvent marqués par les violences genrées et raciales.

Nous commencerons par brosser un portrait de [évolution des pratiques d’accueil et d’intégration des
femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent, en insistant sur les difficultés que peuvent vivre ces femmes
dans leurs parcours de migration. Nous présenterons ensuite les défis rencontrés par les personnes
intervenant aupres delles sur le terrain, puis donnerons a voir les réflexions et perspectives que permet

douvrir la concertation mise en ceuvre et en cours dans le projet Uni-Femmes.



| 52 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

La position des chercheures impliquées

Nos pratiques de formation, de recherche et d’intervention tentent de sortir des sentiers battus, douvrir
autant que possible les cadres établis a 'université pour tendre davantage vers des horizons d’une plus
grande justice sociale et épistémique. Pour ce faire, la prise en compte de la parole des intervenant-es et
celle des expertes de vécu est au cceur de nos préoccupations et de nos considérations éthiques, épis-

témologiques et méthodologiques.

Nous tentons de travailler dans une perspective solidaire et décoloniale qui articule au mieux les pers-
pectives interculturelles (Montgomery et Bourassa-Dansereau, 2017; Das, 1994; Rachédi et Taibi,
2019; Sorrells, 2013), les perspectives féministes intersectionnelles (Crenshaw, 2005; Bilge, 2009;
Collins, 2016; hooks, 2015) ainsi que les perspectives dapprentissage transformateur (Mezirow, 2000;
Beauchesne, 2016; Biassin, 2018). Nous travaillons avec le souci de nous inscrire dans une dynamique
de changement culturel et de transformation sociale. A travers une diversité de pratiques, déchanges
et d’initiatives, nous nous sommes éveillées progressivement a la pertinence d’une approche féministe
intersectionnelle, avec un souci de ne pas invisibiliser certaines expériences, de ne pas nier les dif-
térents rapports de domination a I'ceuvre dans nos organisations et de ne pas prendre parole «sur»,
«pour» ou encore a la place des autres. Ce texte souhaite donc revenir sur ce processus de renouvel-
lement des pratiques par la recherche-intervention menée en collaboration avec nos partenaires des

milieux de pratique.

Le Bas-Saint-Laurent: un milieu en pleine mutation interculturelle

Depuis quelques décennies, nous constatons, au Québec comme ailleurs, que, dans le domaine de la
recherche interculturelle et sur 'immigration, la majorité des travaux scientifiques sont réalisés dans
les grands centres urbains. Les terrains de recherche en régions éloignées ou en zones rurales a faible
densité de diversité culturelle, s’ils sont de plus en plus fréquents, restent minoritaires dans les revues
de littérature. Par ailleurs, au Québec, les études sur la régionalisation de 'immigration se sont concen-
trées principalement sur les premiéres villes concernées par les politiques d’accueil et daccompagne-
ment des personnes réfugiées et immigrantes, notamment Québec, Sherbrooke, Chicoutimi et Trois-

Rivieres (Vatz-Laaroussi, 2008 ; Vatz-Laaroussi, Bernier et Guilbert, 2013 ; Guilbert, 2016 ; Coté, 2018).

A ce jour, trés peu d’études ont porté sur la grande région de I’Est du Québec, alors que depuis 2017,
Rimouski a été désignée 14¢ville d’accueil pour les personnes réfugiées prises en charge par I'Etat.
Rimouski a ainsi accueilli plus de 250 personnes réfugiées au cours des derniéres années. Paralle-
lement, un nombre considérable détudiant-es et de travailleur-euses provenant de Iétranger s’y sont
établi-es, et ce, alors que la région vit, dans différents secteurs, une inquiétante situation de pénurie de

main-doeuvre.



Placer l'intersectionnalité au coeur de l'intervention interculturelle | 53 |

Ainsi, au cours des derniéres années, avec un support de plus en plus engagé du ministere de I'Tmmi-
gration, de la Francisation et de I'Intégration (MIFI), plusieurs organismes communautaires, services
éducatifs, services de santé ainsi que des entreprises de la région ont dii déployer des efforts considé-
rables pour apprendre, dans une perspective intersectorielle, a accueillir, accompagner et offrir des

services culturellement adaptés aux personnes arrivant sur le territoire.

Dans ce contexte, lorganisme Accueil et Intégration Bas-Saint-Laurent (AIBSL), une référence régio-
nale en matiere d’accueil, daccompagnement, d’inclusion sociale et culturelle des populations immi-
grantes enraciné a Rimouski depuis les années 1990, a connu un développement fulgurant depuis
2017. Comme on peut le lire sur son site Web, cette nouvelle réalité a contribué a lélargissement du
mandat de lorganisme, a la diversification de loftre de service et a un agrandissement considérable de
Iéquipe et des réseaux de partenaires''. En plus daccompagner des processus d’intégration des nou-
veaux arrivant-es, cet organisme a aussi un mandat de sensibilisation de la communauté bas-lauren-

tienne a la richesse de la diversité dans la région.

Migrations forcées et violences genrées: des parcours migratoires complexes

Les personnes réfugiées prises en charge par I'Etat sont fréquemment orientées en région a faible
diversité culturelle en raison des politiques de régionalisation de I'immigration au Québec (Guilbert,
2016). Les personnes réfugiées « cumulent des conditions démigration trés lourdes avec des condi-
tions daccueil qui souvent les fragilisent, ce qui multiplie les obstacles a leur intégration» (Chambon
et Richmond, 2001: 180). Elles vivent la violence associée au départ, les séparations familiales ainsi
que I'impossibilité de se préparer a la vie dans leur pays d’accueil, autant de facteurs qui les ameénent

souvent a vivre dans une précarité sociale, économique et psychique.

Au cceur de cette réalité, les femmes vivent des défis augmentés par la question du genre (Bassel, 2012;
Chamberland et Le Bossé, 2014). La plupart des femmes réfugiées prises en charge par I'Etat qui sont
installées a Rimouski proviennent de régions en guerre et ont souvent vécu, et parfois sur une longue
durée, des expériences trés traumatisantes, comme des violences organisées, des génocides, des viols

collectifs et autres formes de violences genrées (Freedman, 2018 ; Tyszler, 2018).

Il faut rappeler que pour obtenir le statut de réfugié, les personnes doivent prouver quelles sont persé-
cutées dans leur pays dorigine. Depuis quelques décennies, un certain nombre d’auteur-rices qui s'inté-
ressent a ces questions soulignent 'importance de faire une place spécifique aux persécutions liées au
genre. En effet, ces chercheur-es proposent de considérer «les persécutions qu'une femme subie parce
quelle est une femme et les persécutions subies comme femme» (Macklin, 1995, citée par Freedman,

2008: 170. Lautrice souligne.).

11. Voir http://aibsl.org/I-organisme/.



| 54 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

A la source des migrations forcées, notons ainsi, d’une part, les violences subies et liées aux normes
culturelles telles que lexcision, le mariage forcé, les violences conjugales, les agressions a caractere
sexuel, les violences liées aux législations sur lorientation sexuelle et les rapports sexuels « proscrits»
par la société, les oppressions a caractére religieux, etc. D’autre part, soulignons que l'utilisation de
l'agression sexuelle ou de la traite des femmes comme tactique de guerre est maintenant reconnue,
comme le précise bon nombre de chercheur-es dans le domaine:

Sous-tendant cette utilisation « stratégique » du viol, nous pouvons retrouver 'idée que les

femmes sont responsables de la production et la reproduction biologique et symbolique de

la nation (Yuval-Davis, 1997), mais nous trouvons aussi des constructions hégémoniques

de la masculinité qui font de ces viols une preuve de la «virilité» des soldats. Par ailleurs,

Cynthia Enloe et Jules Falquet nous rappellent qu’il ne faut pas oublier le lien entre le viol

comme tactique de guerre et la prostitution institutionnalisée par les militaires (Enloe,
2000; Falquet, 2006, dans Freedman, 2008: 171).

Cependant, comme le rappelle avec justesse Jane Freedman (2008; 2018), sil est reconnu que ces actes
de violence ont des conséquences physiques et psychologiques graves, il reste difficile de les faire recon-
naitre comme une forme de « dommages sérieux » susceptible détre prise en charge par la Convention
de Geneve. En effet, les violences subies par les femmes sont trés souvent considérées comme appar-
tenant a la sphere privée plutot que politique. Pourtant, le Haut-Commissariat des Réfugiés (HCR)
reconnait, depuis les années 1990, les femmes qui ont subi de telles violences comme un groupe social

a part entiere, avec des besoins spécifiques liés aux violences subies.

Malheureusement, encore aujourd’hui, trop peu de pays ont officiellement reconnu cette directive dans
leur législation. Le premier pays a l'avoir fait est le Canada. Il reconnait la nécessité d'aborder la ques-
tion des femmes réfugiées d'une maniere spécifique. Certaines organisations proposent d’analyser les
questions et les situations migratoires sous l'angle du genre, tant sur le plan de la politique internatio-
nale que sur celui de I'intervention et donc, de lexpérience vécue par ces femmes. La prise en compte
des trajectoires des femmes réfugiées, incluant les spécificités liées au genre, nous apparaissait comme
une urgence et comme une nécessité dans les espaces d’interventions interculturelles ou au sein des

organismes féministes qui accueillent ce type de clientéle.

Le défi d’accompagner les femmes réfugiées en région éloignée:
a la source du projet

Une des autrices de ce texte a été informée des défis que vivent les professionnelles qui interviennent
aupres des femmes réfugiées par le biais de son implication, d’'une part, en tant que consultante aupres
dorganismes féministes et, dautre part, en tant que citoyenne impliquée dans un organisme d’accueil.

Les échos émanant du terrain laissent entendre que, & Rimouski, la majorité des professionnelles qui



Placer l'intersectionnalité au coeur de l'intervention interculturelle | 55 |

interviennent aupres des personnes réfugiées, que ce soit dans le domaine de Iéducation, de la santé, de
lemployabilité, du logement ou de I'intégration sociale et culturelle, narrivent pas a envisager les pro-
blématiques sous I'angle du genre. En effet, dans ce milieu en pleine mutation depuis l'arrivée impor-
tante de nouvelles et nouveaux arrivant-es, les intervenant-es tentent encore de comprendre la fagon de
travailler avec ces populations dans une perspective interculturelle. Avec l'arrivée des personnes réfu-
giées, les différents services peinent a offrir un accompagnement qui prend en compte simultanément
la question du genre, celle des traumatismes individuels et les violences collectives subies ainsi que la
question des discriminations vécues pendant la période pré-migratoire, migratoire et post-migratoire

(Vatz-Laaroussi, 2019).

Ainsi, la chercheure sest mobilisée, de concert avec les autres autrices de ce texte et d'autres praticien-nes
chercheur-es évoluant dans notre département, afin de mettre en place un dispositif de recherche-
intervention autour de la question de l'inclusion des femmes réfugiées dans notre région tradition-
nellement a faible densité de diversité culturelle. Ces recherches représentent, a nos yeux, a la fois une
occasion dobserver la mutation actuelle de la communauté bas-laurentienne, tout en soutenant la
qualité daccueil et daccompagnement dont bénéficient les réfugiées. Nous travaillons a partir d'une
posture d’apprentissage transformateur en tenant en considération lexpérience vécue par les interve-
nantes, celle des organisations ainsi que celle que vivent ces réfugiées utilisatrices des services, que

nous envisageons comme de véritables expertes de leur vécu (Cloutier, 2011).

Un dialogue sest alors amorcé, en premier lieu, entre des chercheures et des intervenantes issues des
groupes féministes et des organismes d’accueil. Un espace déchange, d'abord informel, a été mis sur
pied afin douvrir une réflexion sur les difficultés, les questions et les besoins des professionnelles

ceuvrant aupres des femmes réfugiées dans notre région.

Précisons que les équipes impliquées dans cette recherche-intervention ont travaillé a expliciter une
vision et une cible communes, en sappuyant sur le sens quelles donnent a leurs actions et a leurs expé-
riences. Ainsi, comme chercheures, nous restons attentives, car d'une part, nous nous entendons sur
'urgence et I'importance de créer et dentretenir des conditions qui favorisent la résilience, l'autonomie
et le pouvoir d’agir des femmes réfugiées ainsi que la création de réseaux de solidarité. D’autre part,
nous observons que les praticiennes qui ceuvrent aupres de ces femmes sont souvent mises en difficulté
par la nouveauté des situations quelles rencontrent et qui les font se sentir plus souvent quautrement
impuissantes, pour ne pas dire incompétentes. Elles peinent a absorber I'intensité des récits trauma-
tiques quelles accueillent régulierement. Cela nous a fait comprendre que veiller a sécuriser I'interven-
tion aupres de ces femmes ne peut pas faire [économie de la création des conditions de support, voire

de soins, pour les praticiennes qui les accompagnent.



| 56 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Rappelons quen relativement peu de temps, le milieu bas-laurentien a di sadapter & une nouvelle
réalité. Les organisations régionales, tout comme les intervenantes, ont découvert progressivement la
complexité des enjeux que vivent les réfugiées, tout en étant ébranlées elles-mémes, se sentant souvent
dépassées, en manque de cadres théoriques pour comprendre ce que vivent ces femmes et en manque

de cadres pratiques pour pouvoir agir efficacement.

En guise dexemple, voici lexpérience qu'une des autrices a recueillie lors d'un premier échange avec
un groupe d’intervenantes. Lune delles racontait une intervention avec une femme réfugiée, et les défis

quelle y a rencontrés:

Une femme réfugiée dans la trentaine, appelons-la Sara. Elle vient a peine d’arriver dans
notre région et elle a été en premier lieu confiée a un organisme communautaire qui a un
mandat d’accueillir et daccompagner les personnes immigrantes réfugiées. Sara est une
mere de famille et elle a quatre enfants 4gés de 10 ans a 10 mois. Elle est venue seule. Son
mari est mort dans la guerre dans son pays dorigine et elle vient de passer avec ses enfants
quelques années dans un camp de réfugiés. Son dernier-né est le fruit d’un viol collectif.
Elle aime ce bébé qui la tient du coté de la vie, méme si, il est pour elle, un rappel constant
de ce traumatisme sans nom. Elle est soulagée d%étre enfin en sécurité, méme si l'adapta-
tion constitue un vrai défi. Comme elle a un jeune bébé, elle ne peut pas encore aller en
francisation et elle a besoin d’interprétes pour pouvoir communiquer. Dés son arrivée,
elle a beaucoup de choses a faire, elle doit passer par la clinique des réfugiés, pour un suivi
psychosocial, elle doit aussi aller a I'hopital pour faire des examens médicaux avec ses
enfants en vue de vérifier si tout le monde est en bonne santé et pour leur oftrir une prise
en charge rapide au besoin. Elle doit aussi inscrire ses plus vieux a Iécole et apprendre a les
accompagner pour qu’ils sadaptent au mieux. Elle devra également chercher une garderie
pour son plus jeune en vue de pouvoir commencer ses cours de francgais. En attendant, elle
recoit de l'aide et des visites des intervenants a son domicile. Un jour, elle a la visite de cette
jeune travailleuse sociale. Celle-ci passe vérifier si tout va bien, si les enfants sont bien
nourris et si la maman a des compétences parentales nécessaires a lépanouissement de ses
enfants. La jeune intervenante est nouvelle dans ses fonctions. Elle est accompagnée par
un interpreéte. Elle n’a jamais rencontré Sara et sa famille. Elle ne sait pas trop comment s’y
prendre, elle nest pas habituée a transiger avec ce type de clientéle. Elle a un formulaire qui
doit lui permettre de faire son évaluation de compétences parentales. Quand Sara réalise
que l'intervenante veut savoir si elle a des compétences parentales, elle est trés offusquée.
Elle dit dans sa langue maternelle, en étant tres fachée. « Jai traversé lenfer, jai perdu mon
mari et mes parents, jai pu sauver mes enfants, jai veillé sur eux en pleine guerre, je les
ai nourris tous les jours malgré les conditions des camps des réfugiées, je les ai emmenés
jusqu’ici et ils sont en santé. Cette jeune fille que je ne connais pas ose venir chez moi pour
me demander si jai des compétences parentales?» Linterpreéte explique a l'intervenante
ce que dit Sara. La jeune intervenante est désarconnée. Elle se sent trés mal mais elle ne
sait pas comment faire, elle ne voulait pas blesser Sara ni 'humilier, elle faisait seulement
ce quon lui avait demandé de faire... Elle est sortie meurtrie de cette intervention avec la
peur au ventre en appréhendant le jour ou elle devra retourner chez Sara.



Placer l'intersectionnalité au coeur de l'intervention interculturelle | 57 |

La situation évoquée ici ressemble a ce que décrit si bien Margalit Cohen-Emerique (2013) lorsquelle
dit quen situation d’intervention interculturelle, il arrive que les acteur-rices sociaux peinent a com-
prendre les demandes et les besoins des personnes réfugiées qu’ils ou elles accompagnent. Le défi de
surmonter les biais inconscients et les obstacles a la relation et a la communication est souvent a lori-
gine des malentendus et des incompréhensions qui déstabilisent les intervenant-es et les privent de leur

sentiment de sécurité et deflicacité.

I1'y a visiblement un gouftre qui sépare Sara et son intervenante, cest-a-dire une incompréhension qui
cause dénormes difficultés et des actions humainement et culturellement inadaptées. Ces situations
sont tres coliteuses, particulierement pour les femmes réfugiées, mais aussi pour les intervenant-es et
les organisations. Lincompréhension mutuelle, la non-reconnaissance de la singularité des personnes
et de l'unicité des situations, de la pertinence comme de la véracité de la parole ou encore de lexpé-
rience de ces femmes ainsi que les violences institutionnelles sont autant de facteurs qui nuisent a
Iépanouissement, a la santé et au processus d’'intégration des femmes réfugiées, et a Iépanouissement

des intervenant-es.

Un autre défi se trouve dans lorganisation des services. Comme nous pouvons le voir dans lexemple,
a leur arrivée, les femmes réfugiées ont de nombreuses démarches a faire et elles multiplient les ren-
contres avec des intervenant-es dans de nombreux milieux. La circulation d’'informations et la bonne
entente entre les organismes semblent primordiales pour soutenir les femmes réfugiées dans toutes ces
étapes, alors quelles sont en pleine adaptation et trop souvent coupées de leurs ressources familiales et

linguistiques (Vatz-Laaroussi, 2019; Veronis, 2019).

Cependant, notons que les organismes chargés d’accueillir et daccompagner les personnes réfugiées
ont regu des financements du MIFI pour offrir des services spécifiques aux femmes. Ils ont ainsi créé
des postes d’intervenantes communautaires interculturelles volet femmes (ICI-Femmes). Ainsi, ces
intervenantes sont mandatées par leur organisme pour intervenir dans des situations ayant rapport
avec les violences genrées, que ce soit en matiére de violence conjugale, de violences a caractére sexuel
ou autres. Or, dans le systtme communautaire en place, ce sont les Centres d’aide et de lutte aux agres-
sions a caractere sexuel (CALACS) qui ont la mission d’intervenir en cas de violences a caractére sexuel,
alors que les maisons d’aide et d’hébergement ont celle d’intervenir en cas de violences conjugales.
Lorsque les organismes qui ceuvrent en immigration commencent a intervenir dans des situations de
violences genrées, ils empiétent sur le mandat des organismes féministes et cela crée des malentendus

dans lensemble de Iécosystéme communautaire de services sociaux.

Au cours de notre recherche-intervention, nous avons pris conscience collectivement que nous avions

besoin darréter d’agir en silo pour avoir des approches davantage collaboratives et intersectorielles.



| 58 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Nous avons réalisé, par ailleurs, que si les intervenantes dans ce type dorganisations sont habituées a
travailler en intervention féministe, elles ignorent tout de I'intervention interculturelle (White, Gratton
et Agbobli, 2017; Rachédi et Taibi, 2019). Inversement, les intervenantes interculturelles ne sont pas

outillées pour faire de I'intervention féministe (Corbeil et Marchant, 2006).

Devant ces constats, et en vue daméliorer les conditions de vie et d’accueil des femmes réfugiées et
la qualité de vie au travail des intervenantes, nous avons décidé de concert dorganiser des groupes
de travail intersectoriels pour proposer des solutions a ces contraintes que tout le monde rencontrait
sur le terrain. Au sein de ces groupes de travail, les participantes ont souhaité mettre en ceuvre, dans
les meilleurs délais, quelques propositions pour soutenir lensemble du systéme qui gravite autour des

réfugiées a Rimouski.

L'intersectionnalité au cceur de l'interculturalité:
un cadre fécond pour réfléchir ensemble et renouveler
nos pratiques d’accompagnement des femmes réfugiées en région

La proposition initiale a été de mettre en dialogue les travaux scientifiques, lexpérience terrain des
différent-es praticien-nes issu-es de différentes organisations et disciplines ainsi que la parole des
expertes de vécu. Nous avons échangé en nous appuyant sur la recherche en études interculturelles.
Nous avions besoin de nous rappeler que celle-ci a beaucoup évolué dans les derniéres années et quelle
a opéré de l'intérieur une véritable critique du courant dit «culturaliste» et des dérives possibles
lorsque nous centrons notre regard sur les particularités culturelles et pire encore, si nous considérons
I'identité comme la culture d’'une maniére statique (Montgomery et Agbobli, 2017). Nous ne voulions
pas perdre de vue le fait que les approches critiques en intervention interculturelle ont également
questionné la vision trop subjectiviste qui met au cceur de sa réflexion la subjectivité et l'agentivité des
personnes (Cohen-Emerique et Fayman, 2005; Rachédi et Taibi, 2019), au risque de psychologiser les
problemes sociaux ou encore de dépolitiser la question des migrations:

A rebours des approches subjectivistes qui s’intéressent davantage aux dimensions micro

de la relation interculturelle, les approches critiques mettent principalement 1’accent sur

les dimensions macro, soit la fagon dont les contextes historiques, sociaux, politiques et
organisationnels influent sur ces relations (Montgomery et Agbobli, 2017: 20).

Nous voulions mener une réflexion intersectorielle dans une perspective écosystémique (Rachédi et
Legault, 2019) prenant en considération les différentes dimensions a Iceuvre en contexte interculturel,
afin déclairer de fagon plus efficace les enjeux rencontrés par les personnes, les groupes et les collecti-

vités autour de l'accueil et de l'accompagnement des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent.



Placer l'intersectionnalité au coeur de l'intervention interculturelle | 59 |

Nous avons donc formé des groupes composés de chercheur-es universitaires, de praticien-nes et de
femmes réfugiées utilisatrices des services, considérées comme expertes de vécu. Nos échanges ont
montré que lécart constaté sur le terrain se retrouvait également dans les travaux scientifiques portant
sur la recherche et I'intervention interculturelle. Cette derniere se retrouve de nos jours au carrefour
de multiples évolutions interdisciplinaires, tout en continuant a faire si peu de place a la question du
genre et donc aux approches féministes. Pourtant, I'intervention interculturelle est résolument prag-
matique dans le sens ot elle cherche a produire des changements réels autant sur les personnes et les
communautés quau sein des dynamiques sociales et culturelles (Montgomery et Bourassa-Dansereau,
2017; Rachédi et Taibi, 2019).

Méme si Michele Vatz Laaroussi (2008) ou Lilyane Rachédi et Gisele Legault (2019) avancent que l'ap-
proche interculturelle sert de point de départ, tout en étant insérée « dans une perspective systémique
écologique qui donnera une portée plus critique a cette approche qui déborde des spheres commu-
nicationnelles» (Rachédi et Legault, 2019: 147), nous trouvions que certaines expériences restaient

invisibles dans cette perspective.

Nous avons notamment constaté que les milieux d’intervention interculturelle narrivent pas a soutil-
ler convenablement pour cesser d’invisibiliser la question du genre. Plusieurs organismes féministes
qui ceuvrent aupres des mémes femmes peinent a ne pas invisibiliser les problématiques dues aux
questions de la racialisation, des différences culturelles, linguistiques et scolaires ainsi que les rapports
de pouvoir qui en découlent et qui générent parfois de graves violences institutionnelles, lesquelles
répetent malheureusement les violences vécues par les femmes réfugiées et participent ainsi a les trau-

matiser a nouveau.

Nous avons donc créé des conditions pour que puisse samorcer un dialogue entre les perspectives
interculturelles et féministes. Nous souhaitions voir s'intégrer, dans les pratiques daccompagnement
et de recherche, une analyse qui prenne en compte les violences et les discriminations structurelles et
systémiques liées au genre, a la race, a la religion, a la classe, au niveau de diplomation, a la langue et
a la capacité physique et mentale qui peuvent caractériser les expériences des femmes immigrantes
et réfugiées. Nous commencions donc a voir ensemble la pertinence de créer un cadre susceptible
de nous permettre de continuer a réfléchir sur nos pratiques, de les analyser en vue de les renouveler
constamment au service de la santé et du bien-étre de ces femmes et de nos diverses équipes. Il devenait
donc évident qu’il était important de créer des conditions pour se former collectivement aux approches
féministes intersectionnelles (hooks, 1990, 2015 ; Crenshaw, 1991 ; Crenshaw et Bonis, 2005 ; Collins,
2000, 2016; Collins et Bilge, 2020; Pagé, 2014 ; Pagé et Pires, 2015; Fauteux, 2019).



| 60 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

Nous avons donc proposé d’inverser la perspective pour prendre I'approche intersectionnelle comme
point de départ. Nous avons centré notre regard sur les perspectives intersectionnelles et décoloniales
(Mignolo, 2021; Roy, Lambert, Noel, Boldo et Normandin, 2022; Foray, 2022) en intervention inter-
culturelle. En effet, nous cherchions une maniere de sortir de cette tendance a l'invisibilisation de
lexpérience de racialisation que vivent les femmes migrantes lorsquon met davantage 'accent sur les
différences culturelles. Nous tentions de comprendre les difficultés d’intégration, sans oser une ana-
lyse critique des systemes doppression qui discriminent, marginalisent et vulnérabilisent ces femmes
(Choffat et Martin, 2014 ; Bassel, 2012).

Nos échanges autour des expériences vécues par les femmes réfugiées et par les intervenant-es nous
ont permis de prendre la mesure du risque des dérives culturalistes. En effet, ces derniéres deviennent
elles-mémes racialisantes et entretiennent ainsi des préjugés hérités de Iépoque coloniale ou lautre
était demblée considéré dans une perspective civilisatrice, comme venant d’'une société archaique, sans
civilisation, devant sacculturer pour rejoindre une idée de la modernité qu'incarnerait la commu-
nauté daccueil. Nous avons donc commencé a réver de décoloniser nos imaginaires et de renouveler
nos pratiques et nos politiques institutionnelles pour agir plus justement en contexte interculturel.
Nous avions principalement lobjectif de mettre en ceuvre une pratique qui permet de tenir compte
des rapports de pouvoir et de démasquer des systéemes doppression, évitant ainsi de racialiser et de
responsabiliser a outrance les femmes réfugiées par rapport a leurs difficultés d’intégration, tout en

déresponsabilisant les institutions et la société d’accueil.

Vers une communauté de pratique: Uni-Femmes

Nos groupes de travail ont permis de constater que, malgré les multiples efforts organisationnels,
laugmentation des financements et le dévouement des intervenant-es, les organisations, tout comme
les praticien-nes qui y ceuvrent, se sentaient souvent dépassé-es par la complexité des situations et la
charge de travail qui en découlent. Se mettre a [écoute de la parole des expertes de vécu nous a permis
de faire quelques constats troublants. Il nous apparaissait évident, dans un premier temps, que tout le
monde est animé de bonnes intentions et se donne toute la peine du monde pour offrir les meilleurs
services possibles. Pourtant, nous parvenions difficilement & prendre en compte de maniére efficace et
culturellement adaptée les réalités spécifiques liées aux violences genrées pré-migratoires, migratoires

et post-migratoires.

Face a ce lourd constat, nous avons souhaité travailler solidairement a 'amélioration du soutien que les
différents services tentent doffrir aux femmes ayant vécu un processus de migration forcée et qui ne
sont pas arrivées dans la région du Bas-Saint-Laurent par choix. Nous avons cherché, en partenariat

avec différents organismes de la région, a développer un espace de co-formation et de co-développe-



Placer l'intersectionnalité au coeur de l'intervention interculturelle | 61 |

ment professionnel afin de soutenir en continu celles et ceux qui doivent accompagner les femmes
réfugiées survivantes des violences genrées. Dans une perspective intersectorielle, nous avons alors mis
sur pied une table de concertation et de co-formation qui réunit des intervenant-es en immigration,
ceux et celles qui ceuvrent dans des organismes féministes en diversité sexuelle, en santé, en éducation,
en employabilité, en logement social ou encore en lutte contre la précarité sociale et économique. Nous
avions toutes et tous besoin d’'apprendre a nous appuyer mutuellement, a alléger les lourdeurs orga-
nisationnelles et a intervenir sur les enjeux interculturels systémiques sans invisibiliser les enjeux des

violences genrées et les oppressions multiples pouvant étre vécues par les femmes réfugiées.

Pour cela, dans une perspective intersectionnelle, nous avons souhaité coopérer avec les femmes
ciblées par la violence genrée et un ensemble d'acteur-rices pluridisciplinaires travaillant sur différentes
questions et aspects du parcours de la réfugiée, du trauma et de l'accompagnement a I'installation des
personnes immigrantes et réfugiées au Québec. Lobjectif était de mettre en lien leurs expériences,
connaissances, perspectives et pratiques, dans le but de développer un contenu et des outils spécifiques
pouvant constituer un modele de communauté de pratique dialogique entre les acteur-rices accompa-

gnant des femmes immigrantes et réfugiées victimes de violences genrées dans le Bas-Saint-Laurent.

Cette communauté de pratique Uni-Femmes se réunit trois heures toutes les deux semaines. La com-
munauté de pratique (CoP) d’Uni-Femmes est constituée de professionnelles venant de milieux
différents et qui croisent les parcours des femmes immigrantes et réfugiées. Ces professionnel-les se
rassemblent afin de partager leurs savoirs et développer leur capacité a faire face aux défis et probléma-
tiques qui se présentent dans l'accompagnement de ces femmes. Le but étant d'augmenter le pouvoir
dagir des professionnel-les ainsi que des femmes réfugiées par l'utilisation d'un modele d’interven-
tion intersectoriel. En plus des rencontres régulieres, cette communauté de pratique peut se réunir
ponctuellement pour répondre aux besoins ou a des demandes spécifiques de ses membres, car Uni-

Femmes veut rester au service des praticien-nes:

Uni-Femmes est un cercle interprofessionnel alli¢ contre les violences faites aux femmes
immigrantes. Les aspects de communauté et de cohésion son centraux pour évoluer vers
de nouvelles pratiques de facon intersectorielle. Chaque femme est considérée dans son
unicité et chaque situation dans sa singularité. Uni-Femme constitue une plate-forme
intersectorielle qui vise a batir un modeéle de pratique-réflexive pour adapter nos pratiques
d’accompagnement aux besoins des femmes immigrantes tout en négociant avec nos dif-
férentes contraintes organisationnelles. Des professionnel.le.s de différents milieux se réu-
nissent pour partager leurs défis, difficultés, réponses et expertises variées. Iels proposent
des solutions inédites pour soutenir les femmes immigrantes et réfugiées qui vivent ou
ont vécu des violences genrées en contexte pré-migratoire, migratoire et post-migratoire
(Mission définie par la communauté de pratique Uni-Femmes).



| 62 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

De plus, dans la foulée de la mise en place d’'Uni-Femmes, des organismes féministes du Bas-Saint-
Laurent et de la Gaspésie ont approché lautrice principale de ce texte et ses collaboratrices afin de
développer un projet de recherche-action-participative en vue de les accompagner dans le développe-

ment de pratiques d’intervention et de gouvernance féministe intersectionnelle.

Lexpérience dont il est question dans ce texte est encore en cours. En conclusion, nous pourrions dire
quelle nous a conduites a la création de cette communauté de pratique unique au Bas-Saint-Laurent
ainsi qua la programmation de formations continues sur l'intervention féministe intersectionnelle au
service des membres d'Uni-Femmes. Nous comptons faire une évaluation évolutive de cette initia-
tive pour voir les véritables retombées sur les praticien-nes et les équipes, mais surtout sur la qualité
des services offerts aux femmes réfugiées dans le Bas-Saint Laurent. Précisons cependant que nous
récoltons déja des résultats significatifs des efforts consentis dans la mesure ot, a la suite de ce travail
collaboratif, nous observons une plus grande porosité entre les services. Les gens communiquent et se
connaissent mieux, sentraident plus efficacement et les organismes tissent des partenariats plus cohé-

rents et plus fluides.

Bibliographie
Bassel, L. (2012). Refugee women : Beyond gender versus culture. Londres: Routledge.

Beauchesne, M. (2016). Quelle place pour la connaissance de soi dans la formation en travail social ?
Regard sur les conceptions philosophiques de éducation, les courants pédagogiques influents et
les pratiques pédagogiques émergentes. Canadian Social Work Review/Revue canadienne de service
social, 33(2), 309-327.

Biasin, C. (2018). Lapprentissage transformateur: état des lieux et portée heuristique d’'un construit en
développement. Phronesis, 7(3), 1-4.

Bilge, S. (2009). Théorisations féministes de I'intersectionnalité. Diogéne, 255, 70-78.

Choftat, D. et Martin, H. (2014). Lintervention sociale en faveur des femmes migrantes a I'intersection

des rapports sociaux de sexe, de race et de classe. Nouvelles pratiques sociales, 26(2), 157-170.

Chamberland, M. et Le Bossé, Y. (2014). Rendre visible 'invisible: savoirs et prises de conscience de
femmes immigrantes au sein dorganisations communautaires. Alterstice-Revue Internationale de la
Recherche Interculturelle, 4(1), 31-44.

Chambon, A. et Richmond, T. (2001). I¥valuation des services détablissement pour les personnes
immigrantes et réfugiées: enjeux conceptuels et méthodologiques. Cahiers de recherche sociolo-
gique, (35), 167-183.

Cloutier, G. (2011). La valorisation des savoirs de femmes immigrantes en milieu communautaire : source

d’inspiration pour l'intervention sociale. Montréal: Richard Vézina Editeur.



Placer l'intersectionnalité au coeur de l'intervention interculturelle | 63 |

Cohen-Emerique, M. et Fayman, S. (2005). Médiateurs interculturels, passerelles d’identités. Con-
nexions, (1), 169-190.

Cohen-Emerique, M. (2011). Linterculturel dans les interactions des professionnels avec les usagers

migrants. Alterstice-Revue Internationale de la Recherche Interculturelle, 1(1), 9-18.

Cohen-Emerique, M. (2013). Menace a l'identité des professionnels en situations interculturelles et
leurs ressources. Dans E. Prieur et E. Jovelin (dir.), Travail social et Migrants (p. 263-276). Paris:

L'Harmattan.

Collins, P. H. (2000). Gender, Black Feminism, and Black Political Economy. The Annals of the Ameri-
can Economy, 568(1), 41-53.

Collins, P. H. (2016). La pensée féministe noire: savoir, conscience et politique de lempowerment. Mont-

réal: Les Editions du remue-ménage.
Collins, P. H. et Bilge, S. (2020). Intersectionality. Hoboken: John Wiley & Sons.

Corbeil, C. et Marchand, I. (2006). Penser 'intervention féministe a I'aune de l'approche intersection-

nelle: défis et enjeux. Nouvelles pratiques sociales, 19(1), 40-57.

Coté, S. (2018). Les perceptions et attitudes des étudiants hotes de I'Université du Québec a Chicoutimi
face a lintégration des étudiants internationaux [Theése de doctorat, Université du Québec a Chi-

coutimi].

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against
Women of Color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1299.

Crenshaw, K. W. et Bonis, O. (2005). Cartographies des marges: intersectionnalité, politique de I'iden-

tité et violences contre les femmes de couleur. Cahiers du Genre, 39(2), 51-82.

Das, K. (1994). Le défi de linterculturel dans le secteur non institutionnel et informel. InterCul-
ture, 27(2), 13-21.

Fauteux, J. (2019). Lapproche intersectionnelle en pratique. Dans L. Rachédi et B. Taibi (dir.), Linter-

vention interculturelle (p. 134-140). Montréal : Cheneliere éducation.

Foray, C. (2022). Quelle place pour le discours critique de la race dans le travail social antiraciste et
décolonial ? Intervention, (155), 123-136.

Freedman, J (2008). Genre et migration forcée: les femmes exilées en Europe. Les cahiers du CEDREF,
16, 169-188.

Freedman, J. (2018). Violences de genre et « crise» des réfugié-e-s en Europe. Mouvements, (1), 60-65.

Guilbert, L. (2016). Diversité, immigration et partenariat dans les régions du Québec. Dans M. Lanouette
et E. Rivard (dir.), Dire la diversité culturelle au Québec, Réflexions sur fond muséal (p. 12-24). Qué-
bec: Les Presses Université Laval.



| 64 | Réflexions féministes interculturelles: expériences belges et québécoises

hooks, b. (1990). Yearning race, gender and cultural politics. Toronto: Between the Lines.
hooks, b. (2015). Ne suis-je pas une femme ? Paris : Editions de Cambourakis.
Macklin, A. (1995). Refugee women and the imperative of categories. Hum. Rts. Q., 17, 213-274.

Mezirow, J. (2000). Learning as Transformation : Critical Perspectives on a Theory in Progress. The Jossey-
Bass Higher and Adult Education Series. Hoboken: Jossey-Bass Publishers.

Mignolo, W. D. (2021). Parce que la colonialité est partout, la décolonialité est inévitable. Multitudes,
(3), 57-67.

Montgomery, C. et Agbobli, C. (2017). Mobilités internationales et intervention interculturelle:
conceptualisations et approches. Dans C. Montgomery et C. Bourassa-Dansereau (dir.), Mobilités
internationales et intervention interculturelle: théories, expériences et pratiques (p. 29-50). Québec:
Presses de I'Université du Québec.

Montgomery, C. et Bourassa-Dansereau, C. (2017). Mobilités internationales et intervention intercultu-

relle: théories, expériences et pratiques. Québec: Presses de 'Université du Québec.

Pagé, G. (2014). Sur l'indivisibilité de la justice sociale ou Pourquoi le mouvement féministe québécois

ne peut faire [économie d’une analyse intersectionnelle. Nouvelles pratiques sociales, 26(2), 200-217.

Pagé G. et Pires, R. (2015). Lintersectionnalité en débat: pour un renouvellement des pratiques
féministes au Québec. Service aux collectivités de 'UQAM en partenariat avec la Fédération des
femmes du Québec (FFQ). https://sac.uqam.ca/upload/files/publications/femmes/RapportFFQ-
SAC-Final.pdf

Pittaway, E. et Bartolomei, L. (2000). Refugees, race, and gender: The multiple discrimination against
refugee women. Refuge, 19, 21.

Rachédi, L. et Legault, G. (2019). Le modele interculturel systémique: considérer les contextes. Dans
L. Rachédi et B. Taibi (dir.), Lintervention interculturelle (p. 144-167). Montréal : Cheneliére édu-

cation.
Rachédi, L. et Taibi, B. (dir.) (2019). Lintervention interculturelle. Montréal : Cheneliére éducation.

Roy, P, Lambert, A., Noel, ]., Boldo, V. et Normandin, M. (2022). Changer notre fagon de voir, de
connaitre et de critiquer a travers lenseignement: un récit de pratique sur l'utilisation de l'approche

décoloniale dans la formation en travail social. Intervention, (155), 83-95.
Sorrells, K. (2013). Intercultural communication - globalization and social justice. Londres: Sage.

Tyszler, E. (2018). Sécurisation des frontiéres et violences contre les femmes en quéte de mobilité.
Migrations Société, (3), 143-158.



Placer l'intersectionnalité au coeur de l'intervention interculturelle | 65 |

Vatz-Laaroussi, M. (2008). Immigration en région: le territoire local a [épreuve de la mobilité et des
réseaux transnationaux. Dans X. Leloup et M. K. Radice (dir.), Les nouveaux territoires de lethnicité
(p. 79-106). Québec: Les Presses de I'Université Laval.

Vatz-Laaroussi, M. (2009). Mobilité, réseaux et résilience. Le cas des familles immigrantes et réfugiées au

Québec. Québec: Presses de I'Université du Québec.

Vatz Laaroussi, M., Bernier, E. et Guilbert, L. (2013). Les collectivités locales au cceur de I'intégration des

immigrants: questions identitaires et stratégies régionales. Québec: Les Presses de I'Université Laval.

Vatz Laaroussi, M. (2019). Les dynamiques d’intégration et d’inclusion des personnes et des familles
immigrantes et réfugiées: une responsabilité partagée. Dans L. Rachédi et B. Taibi (dir.), Linterven-
tion interculturelle (3¢ éd., p. 54-79). Montréal : Cheneliére Education.

Vatz-Laaroussi, M., Doré, C. et Kremer, L. (2019). Femmes et féminismes en dialogue: enjeux et défis de

la recherche-action-médiation. Paris: UHarmattan.

Veronis, L. (2019). Building intersectoral partnerships as place-based strategy for immigrant and ref-
ugee (re)settlement: The Ottawa Local Immigration Partnership. The Canadian Geographer/Le
Géographe canadien, 63(3), 391-404.

White, B., Gratton, D. et Agbobli, C. (2017). Actes a poser en contexte interculturel: quelle place pour
I'intervention ? Alterstice: revue internationale de la recherche interculturelle/Alterstice: Internatio-
nal Journal of Intercultural Research/Alterstice: Revista International de la Investigacion Intercultu-
ral, 7(1), 7-11.



Affaires mondiales ~ Global Affairs
Canada Canada

UQAM | IREF
Institut de

et d'études féministes

Observatoire francophone
pour le développement
inclusif par le genre

. and Humanities  Conseil de recherches en
Commission I of Canada sciences humaines du Canada
canadienne

Relations
internationales

et Francophonie T UQAM | Service aux collectivités
Québec ;e Université du Québec & Montréal




