
Cahier de recherche 
No 08-2025

Réflexions féministes interculturelles : 
expériences belges et québécoises

Sous la direction de
Caterine Bourassa-Dansereau
Marie Langevin
Stéphanie Panneton



Mention légale

Le contenu de ce cahier de recherche n’engage que ses auteurs.trices.

Cahier de recherche OFDIG no 08-2025

« Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises » 

Caterine Bourassa-Dansereau, Marie Langevin, Stéphanie Panneton

ISBN : 

Version imprimée 978-2-9821216-67-6

Version numérique 978-2-9821216-8-3

Dépôt légal, Bibliothèque et Archives nationales du Québec, 2025



À propos de l'OFDIG
La mission de l’OFDIG est de favoriser l’égalité femmes-hommes et d’accroître l’autonomie et le pouvoir d’agir 
des femmes et des filles au sein des milieux économiques, des systèmes éducatifs, du domaine de l’enseignement 
supérieur et de la recherche, trois secteurs-clés du développement inclusif.

L’OFDIG fait avancer et consolide, entre autres, les connaissances sur le développement inclusif par le genre et 
l’égalité femmes-hommes dans la francophonie internationale. De façon concrète, les objectifs spécifiques de 
l’OFDIG sont de :

•	 Produire des données fiables sur le développement inclusif par le genre au sein de la Francophonie.
•	 Mettre en place un réseau d’expert·e·s francophones sur le développement inclusif par le genre (DIG) et les 

études féministes dans les milieux économiques, les systèmes éducatifs, le domaine de l’enseignement supé-
rieur et de la recherche.

•	 Développer des outils et des guides de bonnes pratiques à destination de la Francophonie institutionnelle, du 
secteur privé et de la société civile, pour la mise en place d’actions favorables au DIG.

•	 Soutenir les partenaires dans la conception et la mise en place de leurs politiques de développement inclusif 
par le genre dans des perspectives féministes, en particulier pour les femmes et les filles (formations, accom-
pagnement à l’élaboration des plaidoyers, des politiques et plans d’action, appui technique).

•	 Promouvoir des milieux libres de toutes violences fondées sur le genre.

Axes de recherche
La programmation scientifique de l’Observatoire vise à faire avancer et consolider les connaissances sur le déve-
loppement inclusif par le genre (DIG) et l’égalité femmes-hommes (EFH) dans la Francophonie en mobilisant 
des approches féministes, inclusives et décoloniales de coconstruction des savoirs, notamment dans les antennes 
régionales de l’Observatoire en Afrique du Nord, en Afrique de l’Ouest, en Afrique centrale et des Grands Lacs, 
ainsi que dans les Amériques.

Axe 1 : Portrait et documentation du développement inclusif par le genre (DIG) et de l’égalité 
femmes-hommes (EFH) dans la Francophonie
•	 Production de données qualitatives fiables sur le DIG permettant de rendre plus visibles les inégalités femmes-

hommes dans les milieux économiques, les systèmes éducatifs, le domaine de l’enseignement supérieur et de la 
recherche.

•	 Construction de catalogues d’indicateurs internationaux sur le DIG répertoriant les données déjà existantes. 
Évaluation critique de ces corpus de données à travers la prise en compte de la nature systémique des inégalités 
et documentation des dimensions invisibilisées des inégalités FH dans les secteurs clés du DIG (les milieux 
économiques, les systèmes éducatifs, le domaine de l’enseignement supérieur et de la recherche).

•	 Production de plaidoyers et appui aux organisations partenaires engagés pour l’inclusion des femmes et des 
filles dans les processus de développement inclusif.

Axe 2 : Cartographie et diffusion de pratiques partenariales féministes, inclusives et décolo-
niales en faveur de l’égalité femmes-hommes (EFH)
•	 Documentation, analyse et création de répertoires des bonnes pratiques favorisant le DIG et l’EFH dans la 

Francophonie dans les trois secteurs clés de l’OFDIG (les milieux économiques, les systèmes éducatifs, le 
domaine de l’enseignement supérieur et de la recherche).

•	 Avec les groupes partenaires, coconstruction et diffusion de guides, de protocoles et d’outils favorisant la 
recherche et les pratiques partenariales féministes, inclusives et décoloniales.

•	 Soutien aux pratiques partenariales féministes, inclusives et décoloniales des organismes et groupes parte-
naires.



Note sur les autrices
AMER Noura, Doctorante en psychologie sociale et interculturelle à l’Université libre de Bruxelles 

(ULB). Présidente d’AWSA-Be asbl, Belgique.

ARGOUARC’H Elise, Doctorante en ethnologie de l’interculturel et de l’oralité, Université Laval, 

Chargée de projet à RAPAIL, Canada.

BEAUCHESNE Marie, Professeure au Département de psychosociologie et travail social, UQAR, 

Canada.

BOURASSA-DANSEREAU Caterine, Codirectrice, OFDIG, professeure au Département de commu-

nication sociale et publique, UQAM, Canada.

LANGEVIN Marie, Codirectrice, OFDIG, Professeure au Département de stratégie, responsabilité 

sociale et environnementale, UQAM, Canada.

LATHOUD Ingrid, Chercheuse, Conseillère pédagogique à la recherche, Cégep de Saint-Jérôme 

(Québec), Canada.

MÉLOTTE Patricia, Conseillère psychosociale, Université libre de Bruxelles, Belgique.

MICHEL Claire, Psychologue clinicienne et spécialisée en psychologie interculturelle et sociale, 

Ancienne élève de l’Université Libre de Bruxelles, Belgique.

PANNETON Stéphanie, chargée de soutien à la recherche et à la planification, OFDIG, Canada. 

RUGIRA Jeanne-Marie, Professeure au Département de psychosociologie et travail social, UQAR, 

Canada.



Table des matières
Résumé	 6

Comment les femmes de la Francophonie concilient-elles la rencontre  
du féminisme et de l’interculturel ?  
Regards pluriels sur un croisement aux multiples enjeux	 7

Caterine Bourassa-Dansereau et Marie Langevin, Stéphanie Panneton

Présentation sociohistorique de l’évolution  
des approches interculturelles en recherche et intervention 	 11

Ingrid Lathoud

Transformations du secteur associatif féministe au sein  
de l’immigration belgo-marocaine au regard du contexte migratoire	 19

Noura Amer

« On ne naît pas féministe, on le devient » :  
l’identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 35

Patricia Mélotte et Claire Michel 

Placer l’intersectionnalité au cœur de l’intervention 
interculturelle : une initiative au service de l’accueil 
des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent	 51

Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne, Élise Argouarc’h 



Résumé
La rencontre entre les cadres féministes et interculturels est complexe et leur conciliation fait l’objet 
de défis multiples. Ce cahier de recherche vise à présenter trois contributions de chercheuses s’étant 
penchées sur différents aspects de cette question. Ces riches contributions proposent une réflexion sur 
des pistes d’action possibles et un croisement entre féminisme et interculturel.

D’abord, Noura Amer (Belgique) présente l’évolution et l’organisation de la lutte féministe dans les 
associations belgomarocaines, en regard du contexte migratoire spécifique de la Belgique. 

De plus, Patricia Mélotte et Claire Michel (Belgique) mettent en lumière le pourquoi et le comment de 
l’identité féministe chez des femmes issues de trois groupes aux appartenances culturelles diversifiées, 
caractérisées par leurs appartenances sociales et leurs vécus migratoires. 

Finalement, Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne et Elise Argouarc’h (Québec) décrivent la 
complexité et les difficultés de l’intervention lors de situation où cohabitent les enjeux interculturels, 
migratoires et de genre. 

Ces contributions nous amènent à penser et à agir en tenant compte de la complexité des parcours 
féministes et des femmes s’identifiant ainsi.



Comment les femmes de la Francophonie concilient-elles  
la rencontre du féminisme et de l’interculturel ?  
Regards pluriels sur un croisement aux multiples enjeux

Caterine Bourassa-Dansereau et Marie Langevin, Stéphanie Panneton1

Par ses activités à travers la Francophonie, l’Observatoire francophone pour le développement inclusif 

par le genre (OFDIG) a la chance de déployer ses réseaux à l’international. Les membres de l’OFDIG 

participent à des événements lors desquels des femmes d’horizons divers, toutes engagées pour l’égalité 

femmes-hommes (EFH) et une plus grande justice sociale, se rencontrent, échangent et se mettent en 

action. Ainsi, en 2023, nous avons eu l’opportunité de collaborer à une initiative stimulante de parte-

naires belges ayant organisé une journée d’étude à la Maison des Femmes MOVE asbl de Molenbeek 

(Bruxelles, Belgique). Intitulée Défis interculturels et féministes pour les professionnel.le.s dans l’accom-

pagnement des femmes, la journée a permis de soulever des pistes d’action favorisant la transformation 

des rapports sociaux de genre et liés à la diversité des femmes au sein des pratiques professionnelles, 

de partager des pratiques inspirantes et de développer de nouvelles solidarités. La rencontre entre 

chercheuses et professionnelles a aussi permis d’identifier les défis qui persistent lorsqu’on souhaite 

concilier les approches interculturelles et féministes lors de l’intervention. Nous présentons certaines 

de ces réflexions dans ce cahier.

En recherche comme en intervention, le croisement entre les cadres interculturel et féministe n’est 

pas toujours simple. Du côté de « l’interculturel », rappelons que les études migratoires ont long-

temps invisibilisé les femmes en abordant les questions associées à partir de points de vue androcen-

trés (Morokvasic, 2011). Selon Morokvasic (2011 : 30), la prétention d’un « masculin neutre » a ainsi 

longtemps établi une « confusion entre “migration” et “migration des hommes” ». Aujourd’hui, les 

expériences de migration des femmes sont heureusement mises en lumière et des cadres d’analyse 

  1.	 L’OFDIG remercie Véronique Bertrand-Bourget qui a activement participé aux phases initiales de ce projet de publication et 
développé les contacts avec les groupes participant à cette publication. L’OFDIG remercie chaleureusement Stéphanie Panne-
ton qui a, par la suite, coordonné l’ensemble du processus d’édition de ce cahier de recherche. Merci à Mouna Douab et Sarah 
Naciri pour le travail d’édition final du projet de publication.



| 8 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

spécifiques sont mobilisés par les chercheur·ses du domaine de l’interculturel pour les comprendre. 

Toutefois, une certaine invisibilité du genre persiste dans ce champ d’études et les approches féministes 

restent peu présentes dans le domaine (Heine, Bourassa-Dansereau et Jimenez, 2023).

Du côté féministe, on pense premièrement aux critiques intersectionnelles et décoloniales historique-

ment portées par les féministes afro-américaines (notamment Davis, [1981] 2020 ; hooks, [1981], 2015) 

et indiennes (notamment Mohanty, 1988 ; Spivak, 2009) pour illustrer les défis associés au croisement 

entre l’interculturel et le féminisme. Ces critiques qui dénoncent les visées universalistes d’un certain 

féminisme majoritaire (blanc, occidental, de classes socioéconomiques privilégiées) mettent aussi en 

lumière la vision monolithique de la femme qu’il porte. Cette vision unidimensionnelle invisibilise la 

pluralité du groupe social hétérogène des femmes ainsi que les contextes sociopolitiques et historiques 

diversifiés dans lesquels elles évoluent. 

Nasima Moujoud (2008) souligne par ailleurs, dans ses travaux sur la migration féminine, que les 

chercheur·ses et intervenant·es féministes peuvent entretenir une vision binaire, voire évolutionniste 

des femmes issues de l’immigration. La migration des femmes du Sud global vers le Nord global serait 

alors considérée comme étant nécessairement « émancipatoire », les femmes migrantes quittant des 

sociétés du Sud, où elles subiraient de facto des oppressions et discriminations genrées, afin d’accéder 

aux sociétés d’accueil du Nord qui permettraient leur « libération ». Dans cette vision teintée de colo-

nialisme, les femmes immigrantes risquent d’être imaginées, considérées et abordées comme étant 

foncièrement des femmes victimes, soumises, opprimées, sexuellement contraintes, essentiellement 

dédiées à leur famille et sans ressources (voir notamment Bolla, 2019 ; Martin et Roux, 2015 ; Stewart-

Harawira, 2007 ; Vatz-Laroussi, Doré et Kremer, 2019). 

Ainsi, la rencontre entre les cadres féministes et interculturels est parfois complexe et les défis liés à leur 

conciliation sont multiples. Dans ce cahier de recherche, nous présentons trois contributions de cher-

cheuses s’étant penchées sur différents aspects de cette question pour les femmes d’horizons divers. 

Dans sa contribution intitulée « Transformations du secteur associatif féministe au sein de l’immigra-

tion belgo-marocaine au regard du contexte migratoire », Noura Amer (Belgique) présente l’évolution 

et l’organisation de la lutte féministe dans les associations belgomarocaines, en regard du contexte 

migratoire spécifique de la Belgique. Les points de vue historique, intergénérationnel et sociopolitique 

qui traversent sa contribution nous permettent de mieux comprendre comment les enjeux intercultu-

rels et féministes se complètent et se répondent chez ces femmes militantes et engagées. 

En explorant, dans une étude comparative, la construction et l’expression de l’identité féministe chez 

trois groupes de femmes belges aux appartenances culturelles diversifiées, Patricia Mélotte et Claire 

Michel (Belgique) mettent en lumière le pourquoi et le comment de l’identité féministe chez ces femmes, 



Regards pluriels sur un croisement aux multiples enjeux	 | 9 |

caractérisée par leurs appartenances sociales et leurs vécus migratoires. La contribution « “On ne naît 

pas féministe, on le devient” : l’identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures » nous 

montre les points de convergence (le refus du sexisme, un premier contact avec une féministe, etc.) et 

de divergence (l’importance accordée à la dimension collective de la lutte, la combinaison des discri-

minations vécues, etc.) dans la construction identitaire des femmes rencontrées et l’imbrication entre 

les enjeux interculturels et féministes dans leurs parcours. 

Finalement, Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne et Elise Argouarc’h (Québec) mettent en lumière, 

dans leur contribution « Placer l’intersectionnalité au cœur de l’intervention interculturelle : une initia-

tive au service de l’accueil des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent », la complexité et les difficultés 

de l’intervention lors de situation où cohabitent les enjeux interculturels, migratoires et de genre. Pour 

favoriser un renouvellement des pratiques dans cette région du Québec qui accueille de nombreuses 

femmes réfugiées, elles nous présentent l’initiative Uni Femmes qui permet la mise en place d’une 

concertation intersectionnelle innovante pour agir en fonction du genre dans l’intervention intercul-

turelle.

Ces riches contributions nous font réfléchir aux défis, mais aussi aux apports d’un croisement et d’une 

possible réconciliation entre l’interculturel et le féminisme. Elles nous amènent, comme chercheur·ses, 

professionnel·les, étudiant·es ou décideur·ses, à favoriser une pensée et des pistes d’action s’inscrivant 

dans la complexité dans le monde multidimensionnel.

Bibliographie
Bolla, L. (2019). Genre, sexe et théorie décoloniale : Débats autour du patriarcat et défis contemporains. 

Les Cahiers du CEDREF, 23, 136-169, https ://doi.org/10.4000/cedref.1244 

Davis, A. ([1981] 2020). Femmes, race et classe. Paris : des femmes. 

Heine, A., Bourassa-Dansereau, C. et Jimenez, E (dir.) (2023). Pratiques interculturelles féministes. 
Bruxelles : Editions Académia. 

hooks, b. ([1981] 2015). Ne suis-je pas une femme ? Femmes noires et féminisme. Paris : Cambourakis.

Martin, H. et Roux, P. (2015). Recherches féministes sur l’imbrication des rapports de pouvoir : 
Une contribution à la décolonisation des savoirs. Nouvelles Questions Féministes, 34(1), 4-13,  
https ://doi.org/10.3917/nqf.341.0004.

Mohanty, C. T. (1988). Under Western Eyes : Feminist Scholarship and Colonial Discourses. Feminist 
Review, 30, 61-88.

Moujoud, N. (2008). Effets de la migration sur les femmes et sur les rapports sociaux de sexe. Au-delà 
des visions binaires. Les Cahiers du CEDREF, 16, 57-79, https ://doi.org/10.4000/cedref.577.



| 10 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

Morokvasic, M. (2011) L’(in)visibilité continue. Cahiers du Genre, 51(2), 25-47. https ://doi.org/10.3917/
cdge.051.0025.

Spivak, G. C. ([1988] 2009). Les subalternes peuvent-elles parler ? Paris : Éditions Amsterdam.

Stewart-Harawira, M. (2007). Practicing Indigenous Feminism : Resistance to Imperialism. Dans J. 
Green (dir.), Making Space for Aboriginal Feminism. Londres : Zed Books.

Vatz Laaroussi, M., Doré, C. et Kremer, L. (2019). Femmes et féminismes en dialogue : Enjeux d’une 
recherche-action-médiation. Paris : L’Harmattan.



Présentation sociohistorique de l’évolution  
des approches interculturelles en recherche et intervention 

Ingrid Lathoud

Évolutions des approches interculturelles en intervention 

L’intervention interculturelle a longtemps été comprise et pratiquée dans une perspective assimila-

tionniste ou culturaliste. Dans les années 1950-1960, en Europe de l’Ouest et en Amérique du Nord, 

l’assimilationnisme avait pour projet d’assimiler les personnes immigrantes et réfugiées – et, plus large-

ment, les personnes racisées, « non blanches » – à la société d’accueil majoritairement blanche2. L’assi-

milationnisme prend racine dans l’histoire coloniale. Dès la fin du XVe siècle, les empires coloniaux 

européens ont transmis et défendu l’idée d’une supériorité des Européens blancs sur les peuples non 

blancs. Ils ont ainsi établi une hiérarchisation des « races » et, du même fait, ont assis leur domination 

sur les peuples qu’ils ont violemment colonisés (Quijano, 2007 ; Thuram, 2020). L’avènement du monde 

« postcolonial » et les indépendances n’ont marqué ni la fin de la colonisation ni la fin du racisme, mais 

ont vu se déployer de nombreux projets néocoloniaux, perpétuant ainsi les rapports de pouvoir basé 

sur la « race » (Thuram, 2020 ; Mencé-Caster et Bertin-Elisabeth, 2018). Les politiques assimilation-

nistes ont largement participé à ce néocolonialisme en maintenant cette hiérarchisation ainsi que les 

oppressions, discriminations et inégalités qui en découlent. Elles ont, entre autres, régulièrement invo-

qué l’incompatibilité des « autres » cultures avec la civilisation occidentale, induisant la peur de l’Autre 

– le colonisé, le racisé – et y voyant un danger pour la « cohésion sociale » et l’« identité nationale ». 

  2.	 Pour Maillé (2017 : 173) : « Alors que la pensée libérale aborde la race comme un trait non significatif de l’identité, les travaux 
de plusieurs féministes réfutent précisément cette vision libérale d’un monde qui serait neutre et objectif sur les questions de 
race et s’attardent à montrer le fonctionnement des privilèges invisibles de la couleur et de la localisation pour les femmes 
comme pour les hommes ; c’est ce que sous-tend le concept de blanchité (whiteness). La blanchité est une catégorie fictive 
et non biologique, mais elle est également un fait social qui comporte des conséquences réelles en termes de privilèges. Son 
importance se fonde dans le changement de perspective qu’elle suggère : aussi longtemps que les Blanches et les Blancs ne 
seront pas nommés et perçus comme un groupe « racial » au même titre que tous les autres groupes, alors le “Blanc” sera la 
norme, le standard, l’universel. » 



| 12 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

De son côté, l’approche culturaliste des années 1970-1980 aborde toute situation problématique, tout 

enjeu rencontré par la lunette de la « culture » des personnes immigrantes ou racisées, ou par celle du 

« choc » entre leur culture et celle dans laquelle l’intervention a lieu3. L’approche culturaliste présente 

les cultures comme statiques, univoques, sans prendre en compte les contextes ou les processus de 

leur appropriation spécifiques et différenciés par les personnes et les groupes en fonction de la classe, 

de la race, du genre, de la situation de handicap, de l’âge, etc. Dans un cadre d’intervention, cette 

approche est par ailleurs porteuse d’un paradoxe. D’un côté, la personne immigrante est considérée 

comme déterminée par sa culture, incapable de s’en distancier individuellement. De l’autre, la culture 

du milieu d’intervention est perçue comme étant neutre et peu pertinente ou influente au contexte 

interventionnel, la personne intervenante étant ainsi considérée comme neutre, objective et surtout 

capable de se détacher de sa culture. Dans la pratique, l’intervention inspirée de l’approche culturaliste 

apporte le même type de réponse aux personnes en situations jugées culturellement similaires, sans 

prendre en compte la complexité des contextes et des personnes impliquées. De plus, elle alimente 

différents stéréotypes et préjugés renforçant les rapports de pouvoir existants entre « cultures » et donc, 

entre personnes intervenantes (appartenant à la culture « neutre ») et femmes immigrantes et racisées 

(appartenant aux cultures « autres »). 

S’éloignant de cette vision monolithique et déterminante de la culture, Margalit Cohen-Emerique 

(1999) affirme plutôt que l’expression de la culture ainsi que le sens accordé à l’interaction entre la per-

sonne intervenante et la personne immigrante sont subjectifs, c’est-à-dire propres à chaque individu. 

Plutôt que de considérer la rencontre entre « cultures », cette approche de l’intervention interculturelle 

suggère la rencontre entre « personnes porteuses de culture ». En 2011, Cohen-Emerique actualise 

l’approche interculturelle subjectiviste en l’ancrant dans une perspective interactionniste et situation-

nelle. Ainsi, elle montre qu’on ne peut comprendre ces relations interpersonnelles qu’en reconnaissant 

les rapports hiérarchiques qui existent entre les différents groupes sociaux et, notamment, entre les 

groupes majoritaires et les groupes minoritaires. La mise en contexte historique, sociale et géopolitique 

des situations vécues par les personnes immigrantes et racisées devient alors nécessaire pour en avoir 

une vision globale et prendre la mesure de leur complexité. Bien que cette perspective interactionniste 

et situationnelle se rapproche des prémisses de l’approche interculturelle critique, l’ancrage subjectiviste 

de Cohen-Emerique reste prégnant et oriente l’intervention davantage sur « les dimensions micros de 

la relation interculturelle », entre la personne intervenante et la personne accompagnée (Montgomery 

et Agbobli, 2017 : 20).

  3.	 Notons que cette approche renvoie à une vision « monoculturelle » des groupes et des individus, alors qu’il s’agit d’une ques-
tion complexe : les personnes et les groupes sont traversés par de nombreuses influences « culturelles ».



Présentation sociohistorique de l'évolution des approches interculturelles...	 | 13 |

Ces approches ont fait face à différentes critiques, entre autres à propos de leurs capacités restreintes à 

mettre en lumière l’ancrage sociopolitique et historique de l’intervention interculturelle et, particuliè-

rement, en ce qui a trait aux contextes complexes et aux structures sociales dans lesquels se situe l’inter-

vention (Rachédi, 2024). Ainsi, alors que l’approche subjectiviste cherche à prendre en considération 

les relations de pouvoir dans la relation interculturelle, les approches critiques examinent les rapports 

au-delà de la relation d’intervention. Elles se penchent spécifiquement sur les dimensions macro de 

l’intervention interculturelle, c’est-à-dire les contextes historiques, sociaux, politiques et organisation-

nels qui produisent et maintiennent des injustices à l’égard des personnes immigrantes et racisées. Les 

approches critiques apportent ainsi un éclairage plus large sur les situations et expériences vécues, 

surtout en ce qui concerne l’impact de l’histoire notamment coloniale, des politiques migratoires et 

institutionnelles ainsi que sur les idées véhiculées par l’enseignement, les médias, la culture ou la pop 

culture sur les personnes immigrantes. Ces éléments participent des rapports de pouvoir asymétriques 

et des discriminations systémiques envers les personnes immigrantes et racisées. En s’intéressant à ces 

dimensions, les approches critiques visent explicitement le « renversement des rapports de pouvoir 

dans un but de changement social plus large » (Montgomery et Agbobli, 2017 : 22).

Dans une perspective interculturelle critique, ce changement social se traduit par différentes pra-

tiques d’intervention. Les personnes intervenantes s’efforcent de se situer et de situer leur point de vue, 

d’adopter une posture « d’humilité et de curiosité à l’égard des différentes formes de savoirs venues 

d’ailleurs » (Rachédi et Legault, 2019 : 163). Elles amplifient la voix des personnes et des groupes mino-

risés. L’intervention se structure autour d’une approche plus collaborative qui se traduit par l’écoute, la 

reconnaissance et la validation des expériences des personnes immigrantes et racisées, de leurs points 

de vue ainsi que par la construction de solutions avec elles. Une intervention interculturelle critique 

suggère également la reconnaissance des rapports de domination qui existent entre la personne inter-

venante et la personne accompagnée : elle cherche à les déconstruire et à créer d’autres manières de 

travailler avec les personnes impliquées. Pour Rachédi (2024 : 13), une réelle approche interculturelle 

critique au Québec nécessite par ailleurs la reconnaissance des inégalités structurelles et, en premier 

lieu, la reconnaissance du racisme systémique qui « maintiennent une logique raciale qui, elle, est 

toujours issue de l’esclavage, de la colonisation, de l’impérialisme au Québec et des autres systèmes de 

domination (patriarcat, suprématisme blanc) ».

De manière concrète, dans les milieux de pratique, la praxis4 interculturelle (Sorrells, 2016) fait le pont 

entre les approches critiques et subjectivistes, en tenant compte à la fois des dimensions macro et micro 

de l’intervention interculturelle (Montgomery et Agbobli, 2017). Sorrells (2013) définit six points d’an-

  4.	 La praxis est définie par Marchand, Corbeil et Boulebsol (2020 : 38) comme « l’articulation dialogique entre théories et pra-
tiques à des fins de mise en actions critiques et émancipatrices ». 



| 14 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

crage de la praxis interculturelle : 1) la curiosité envers l’autre (questionnement), 2) la connaissance 

des personnes engagées dans l’intervention et de leur cadre de référence ainsi que la reconnaissance 

de leurs biais et la capacité de s’en décentrer (cadrage), 3) la prise de conscience des rôles et des posi-

tions sociales de chacune et de leur entrecroisement (positionnement), 4) le partage réciproque d’expé-

riences et de perspectives (dialogue), 5) la capacité des personnes engagées dans l’intervention à se 

remettre en question et à transformer leurs pratiques, comportements et perceptions du monde et de 

l’autre (réflexivité) et 6) la mise en œuvre d’actions concrètes visant un changement social (agir). 

Résolument critique, la praxis interculturelle vise à éviter toute généralisation des situations des per-

sonnes, encourage les allers-retours entre le travail réflexif et la pratique des personnes intervenantes et 

recherche « la compréhension mutuelle, l’action et la justice sociale » (Montgomery et Agbobli, 2017 : 

24). Il s’agit donc d’une combinaison de théories et de pratiques visant le changement de la situation de 

la personne accompagnée et le changement social. Elle engage l’action autour de toutes les personnes 

actrices d’une situation, soit les personnes accompagnées, intervenantes et actrices sociopolitiques 

(gouvernements, institutions, organismes, associations, citoyens et citoyennes, etc.). 

L’approche critique en intervention interculturelle étant de plus en plus reconnue, de nombreuses per-

sonnes intervenantes intègrent les aspects critiques dans leur pratique, par exemple en considérant les 

conséquences des décisions politiques et des lois sur les situations des personnes accompagnées, en 

prenant en compte les freins systémiques à l’accès aux soins de santé et aux services en santé mentale 

selon le statut migratoire ou la race supposée, en prenant conscience des parcours migratoires com-

plexes et de leurs impacts sur l’installation des personnes, particulièrement des femmes immigrantes. 

Toutefois, la mise en œuvre d’une approche critique de l’intervention interculturelle, dans la théorie 

comme dans la pratique des organismes interculturels, est encore une avenue à explorer. En effet, 

bien que certains aspects critiques soient pris en compte et instaurés dans leurs pratiques, l’approche 

intersubjective a encore une place prégnante dans les interventions réalisées. Malheureusement, elles 

permettent rarement de révéler les intersections d’oppressions auxquelles les femmes immigrantes et 

racisées font face et ne mettent ni en relief ni n’explicitent les systèmes de domination en jeu (racisme, 

colonialisme, sexisme, patriarcat, capitalisme, hétéronormativité, etc.) et leurs imbrications. En effet, 

dans un contexte interculturel, une combinaison d’éléments micro (discrimination) et macro (oppres-

sion) pèse sur certains groupes. C’est le cas des femmes immigrantes et racisées.

Il est nécessaire d’expliciter les systèmes de domination qui s’entrecroisent et les rapports de pouvoir 

qui caractérisent l’expérience des femmes immigrantes et racisées. Ce sont les enjeux abordés dans la 

prochaine section, à travers l’intersectionnalité. 



Présentation sociohistorique de l'évolution des approches interculturelles...	 | 15 |

Les approches interculturelles critiques : apports féministes 

Les approches interculturelles critiques visent l’émancipation et le renforcement du pouvoir d’agir des 

personnes accompagnées, mais elles mettent peu en relief et n’explicitent pas les systèmes de domina-

tion en jeu (racisme, colonialisme, sexisme, patriarcat, capitalisme, hétéronormativité, etc.) et leurs 

imbrications. En effet, dans un contexte interculturel, une combinaison d’éléments micro et macro pèse 

sur certains groupes. C’est le cas des femmes immigrantes et racisées. Prenons l’exemple des femmes 

demandeuses d’asile ou réfugiées. Au Québec, du fait de leur statut migratoire et des lois régissant la 

santé et les services sociaux, elles ne peuvent être suivies gratuitement lors de leur grossesse et doivent 

débourser des sommes considérables pour assurer leur santé et celle de leur bébé, alors qu’elles se 

trouvent déjà souvent dans une situation économique précaire (Direction régionale de santé publique 

du CIUSSS du Centre-Sud-de-l’Île-de-Montréal, 2019). Pensons aussi aux femmes autochtones et aux 

femmes noires qui subissent, encore aujourd’hui, des stérilisations forcées ou des violences gynécolo-

giques et obstétricales (Fournier, 2021 ; Regroupement Naissance-Renaissance, 2019), leur niant ainsi 

à la fois leurs droits, leur dignité, leur capacité à faire des choix éclairés et à s’autodéfinir ou en les 

infantilisant (Vergès, 2017a, 2017b ; Thuram, 2020). Ou encore, mettons en lumière la situation des 

femmes qui peinent à accéder à la francisation, par manque de place, absence de services de garde et 

de compensation financière ou pour cause d’horaires inadaptés aux réalités des mères. 

Ces exemples montrent l’imbrication des dimensions raciale et genrée des systèmes (politiques, 

organisationnels et sociaux) dans lesquels les femmes racisées et immigrantes évoluent. Bien que les 

approches interculturelles critiques prennent en compte les dimensions micro et macro de l’interven-

tion interculturelle et qu’elles aient à cœur de faire entendre les voix des personnes et groupes accom-

pagnés, elles n’orientent pas spécifiquement leur analyse sur les inégalités de genre qui touchent les 

femmes immigrantes et racisées. Pourtant, ces discriminations systémiques montrent la nécessité de 

réfléchir et d’agir sur les enjeux liés au genre dans un contexte d’intervention interculturelle.

Malgré l’intérêt des approches féministes pour explorer les enjeux de genre dans un contexte inter-

culturel, la littérature autour de l’intervention interculturelle fait peu état des apports, enjeux et défis 

d’une perspective féministe dans ce contexte. Lorsque des liens sont établis, ils le sont souvent sur le 

plan théorique et décrivent rarement les pratiques qui permettraient de prendre en compte à la fois des 

enjeux interculturels et de genre. Pourtant, de nombreux éléments des pratiques féministes peuvent 

être mis en œuvre dans le cadre d’une intervention interculturelle auprès de femmes immigrantes et 

racisées. 

Caterine Bourassa-Dansereau (2019) articule explicitement la praxis interculturelle de Sorrells (2016) 

avec l’intervention féministe intersectionnelle (Marchand, Corbeil et Boulebsol, 2020 ; Bigaouette  



| 16 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

et al., 2018) pour constituer les principes d’une intervention interculturelle féministe. Elle décrit trois 

éléments essentiels à prendre en compte : 

1) La posture de la personne intervenante qui, dans une perspective interculturelle féministe, doit 

prendre conscience de son cadre de référence et de ses biais – particulièrement concernant l’entrecroi-

sement des enjeux de genre et des enjeux interculturels (langue, culture(s), religion, statut migratoire, 

racisation, etc.) – ainsi que de leurs impacts possibles dans l’intervention (micro), pour éviter de (re)

produire des inégalités (macro) et pour adapter ses interventions aux besoins spécifiques de chaque 

femme. 

2) La nature de la relation entre la personne intervenante et la personne accompagnée, afin d’établir 

des relations égalitaires et de prendre conscience des caractéristiques – privilèges et marginalisations – 

induisant des expériences de vie et des possibilités différentes, notamment concernant les enjeux inter-

culturels et de genre. À travers cette relation, les femmes sont reconnues et encouragées dans leur 

pouvoir d’agir, favorisant leurs actions pour transformer leur situation individuelle et des éléments du 

contexte macro. 

3) La reconnaissance de la complexité de chaque intervention interculturelle féministe, puisque chaque 

femme est différente, a une histoire, des expériences et des besoins singuliers associés aux enjeux inter-

culturels et de genre qui s’imbriquent à la situation d’intervention.

Ainsi, il est nécessaire d’expliciter les systèmes de domination qui s’entrecroisent, de même que les 

rapports de domination, dans la manière d’entrevoir les savoirs des femmes et personnes immigrantes 

et racisées, notamment dans la perspective qu’elles puissent s’approprier/être réellement au cœur de 

l’intervention. La manière d’intervenir doit donc prendre en compte tous ces éléments, tout comme les 

milieux d’intervention. 

Bibliographie
Bigaouette, M., Cyr, C., Flynn, C., Lavoie, I.-A. (2018). Intervention féministe intersectionnelle, réflexions 

et analyses pour des pratiques égalitaires et inclusives. Guide d’introduction à l’intention des parte-
naires. Fédération des femmes des maisons d’hébergement pour femmes. 

Bourassa-Dansereau, C. (2019). L’intervention interculturelle féministe : intervenir en conciliant les 
enjeux interculturels et de genre. Dans A. Heine et L. Licata (dir.), La psychologie interculturelle en 
pratiques (p. 251-263). Bruxelles : Mardaga. 

Cohen-Emerique, M. (1999). Le choc culturel. Antipodes, (145), 3-48.

Cohen-Emerique, M. (2011). Pour une approche interculturelle en travail social. Théories et Pratiques. 
Rennes : Les Presses de l’EHESP.



Présentation sociohistorique de l'évolution des approches interculturelles...	 | 17 |

Corbeil, C. et Marchand, I. (2010). L’intervention féministe : un modèle et des pratiques au cœur du 
mouvement des femmes québécois. Dans C. Corbeil et I. Marchand (dir.), L’intervention féministe 
d’hier à aujourd’hui. Portrait d’une pratique sociale diversifiée (p. 23-54). Montréal : Éditions du 

remue-ménage.

Direction régionale de santé publique du CIUSSS du Centre-Sud-de-l’Île-de-Montréal (2019). Deman-
deurs d’asile, réfugiés et migrants à statut précaire. Un portrait montréalais. https ://santemontreal.
qc.ca/fileadmin/fichiers/professionnels/DRSP/sujets-a-z/Inegalite_sociale_de_sante_ISS/Rap-
Portrait_demandeurs_asile_Mtl.pdf 

Fournier, S. (2021). On m’a volé ma fertilité. Radio-Canada, 23 septembre. https ://ici.radio-canada.ca/
recit-numerique/2945/sterilisations-non-consenties-quebec-canada-racisee-autochtone.

Marchand, I., Corbeil, C. et Boulebsol, C. (2020). L’intervention féministe sous l’influence de l’inter-
sectionnalité : enjeux organisationnels et communicationnels au sein des organismes féministes au 
Québec. Communiquer, (30). https ://id.erudit.org/iderudit/1073803ar.

Mencé-Caster, C. et Bertin-Elisabeth, C. (2018). Approches de la pensée décoloniale. Archipélies [En 
ligne], 5, 27.

Montgomery, C. et Agbobli, C. (2017). Mobilités internationales et intervention interculturelle : con
ceptualisations et approches. Dans C. Montgomery et C. Bourassa-Dansereau (dir.), Mobilités 
internationales et intervention interculturelle : Théories, expériences et pratiques (p. 29-50). Québec : 
Presses de l’Université du Québec. 

Quijano, A. (2007). « Race » et colonialité du pouvoir. Mouvements, 51(3), 111-118.

Rachédi, L. (2024). Pour une approche interculturelle critique au XXIe siècle : Dépasser la culture pour 

lutter contre le racisme. Intervention, 158, 518. 

Rachédi, L. et Legault, G. (2019). Le modèle interculturel systémique : considérer les contextes. Dans  
L. Rachédi et B. Taïbi (dir.), L’intervention interculturelle (3e édition, p. 144 -167). Montréal : Chene-
lière Éducation.

Regroupement Naissance-Renaissance (2020, 13 août). Le collège des médecins refuse d’écou-
ter les femmes. La Presse, https ://plus.lapresse.ca/screens/a253b152-b7ed-4d49-a237-
79e43307a174__7C___0.html 

Sorrells, K. (2016). Intercultural communication : Globalization and social justice (2e éd.). Londres : Sage 
publications.

Thuram, L. (2020). La pensée blanche. Montréal : Mémoire d’encrier.

Vergès, F. (2017a). Toutes les féministes ne sont pas blanches. Le Portique, 39-40, 1-18. 

Vergès, F. (2017b). Le ventre des femmes. Capitalisme, racialisation, féminisme. Paris : Albin Michel.





Transformations du secteur associatif féministe  
au sein de l’immigration belgo-marocaine  
au regard du contexte migratoire

Noura Amer

Introduction

En Europe, depuis plusieurs années, les femmes musulmanes sont au cœur des controverses autour 

de leur corps (port du foulard, burkini, etc.). Leur agentivité est constamment remise en cause 

(Benhadjoudja, 2018). Selon Sophie Bessis (2007), leur corps est au centre des interrogations que le 

monde arabe porte sur lui-même, où toutes les mouvances politiques et idéologiques se déterminent 

sur le statut des femmes, chargées traditionnellement de porter les signes identitaires.

C’est surtout autour des femmes qu’une opposition existe entre Occident et Orient et qui sert, selon 

Laura Nader (2006), à maintenir leur subordination dans les deux sociétés. Les autrices expliquent 

l’importance de la compréhension de la subordination des femmes dans une perspective dynamique 

où les idéologies concernant le genre n’émergent pas seulement comme le produit d’un débat interne 

sur les inégalités, mais comme des débats entre les idéologies dominantes de sociétés différentes. Cette 

perspective dynamique met en lumière la complexité de l’engagement féministe, particulièrement chez 

les femmes issues de l’immigration, et des multiples facteurs dont il dépend. Ces femmes se trouvent 

au cœur d’enjeux et de tensions intergroupes qui dépassent la question de l’égalité des genres. 

Dans ce texte, nous essayons de comprendre l’évolution et les transformations du mouvement associa-

tif féministe belgo-marocain dans le contexte belge avec les tensions qui divisent la société sur les ques-

tions migratoires. Il fait partie de notre recherche doctorale qui s’intéresse aux spécificités de l’engage-

ment féministe belgo-marocain dans une perspective dynamique qui tient compte des appartenances 

multiples des femmes et des tensions qui pourraient les traverser dans un contexte migratoire. Il traite 

plus spécifiquement de l’aspect collectif de la lutte à travers le monde associatif, ses tendances et son 

évolution. Nous tentons de comprendre comment ces féministes, depuis la création de la première 



| 20 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

association en 1974, expriment et organisent collectivement leur lutte. Nous posons ainsi les questions 

suivantes : qu’est-ce qui motive leur action collective ? Comment les discriminations (racisme, islamo-

phobie) influencent-elles et orientent-elles cette lutte ? Comment leurs identités multiples s’expriment-

elles dans leur lutte collective ? 

La population belgo-marocaine a été choisie, étant donné son nombre important en Belgique, sa visi-

bilité et sa médiatisation. Cependant, la question posée pourrait concerner, à notre sens, toutes les 

communautés immigrées minoritaires défavorisées. Notre recherche est réalisée à Bruxelles, car 7 

communes de la région bruxelloise accueillent près de 45 % de la population marocaine totale du pays 

(Bousetta, 2010). 

Identités et féminismes au pluriel

Les féministes belgo-marocaines se trouvent au croisement de plusieurs appartenances qui forment 

leurs identités multiples. Elles subissent également différentes sortes de discriminations qui orientent 

leurs féminismes. Nous présentons quelques éléments théoriques qui nous semblent importants dans 

l’engagement féministe belgo-marocain. D’un côté, l’importance de l’inscription des féministes dans 

leur communauté et la construction d’une identité sociale positive et de l’autre, la présentation des 

courants féministes qui tiennent compte des aspects multiples de leurs identités et dans lesquels elles 

s’inscrivent majoritairement. 

Identités 
Selon Henri Tajfel (1978), l’identité sociale est le concept de soi d’un individu découlant de sa connais-

sance, de son appartenance à un groupe social ainsi que de la valeur et de la signification émotionnelle 

attachées à cette appartenance. Dans l’identification sociale, il y a un lien psychologique qui unit l’indi-

vidu au groupe et une signification émotionnelle que représente un groupe social pour un individu. 

De plus, à travers la comparaison intergroupe, c’est la valeur sociale des appartenances groupales qu’on 

tente de tirer, car l’estime de soi en dépend (Festinger, 1954). C’est ainsi que des stratégies identitaires 

(Tajfel, 1978) sont développées. Ce sont les ressources individuelles ou collectives du sujet et des chan-

gements qu’il peut opérer dans un cadre culturel et social pour acquérir ou maintenir une identité 

positive. Le terme « stratégie » rend compte de la marge de manœuvre dont le sujet dispose dans le 

cadre de contraintes liées à la situation dans laquelle il se trouve. 

On peut comprendre ces stratégies en termes de stratégies identitaires de gestion des conflits de codes 

culturels, repérés et catégorisés par Carmel Camilleri et al. (1990). Elles ont deux fonctions essentielles : 

une fonction intégratrice, pour préserver le moi en tant qu’unité intégrée et une fonction adaptative, 

pour trouver une place psychologique et sociale admissible. Les stratégies qui relèvent d’une cohérence 



Transformations du secteur associatif féministe...	 | 21 |

complexe proposent une articulation des représentations et des valeurs des deux codes culturels. Le 

sujet s’investit en construisant des formations originales à partir d’éléments issus des deux modèles 

culturels tout en s’adaptant, et cela de deux façons : l’individu met en œuvre une logique subjective qui 

lui permet d’éliminer la contradiction pour lui-même, mais pas en elle-même et alors il réinterprète 

les prescriptions traditionnelles dans le sens de ses intérêts, ou il maximise les avantages en piochant 

dans les deux systèmes, ce qui lui apporte le plus de gratification sans être gêné par les incompatibilités 

possibles (Temple et Pasquier, 2008). 

Par ailleurs, l’identité s’exprime, et il est important de considérer l’aspect collectif dans la présenta-

tion de soi. Dans certains cas, on se définit prioritairement comme membre d’un groupe et, à travers 

l’ensemble de comportements, on vise à influencer la façon dont autrui appréhende notre identité. 

C’est ce qu’Olivier Klein, Russell Spears et Stephen Reicher (2007) appellent la « performance sociale 

de l’identité ». Cette dernière a deux fonctions : construire une identité sociale dans le but de la valider 

socialement et l’utiliser à des fins de mobilisation collective. 

Féminismes 
Selon Nouria Ouali (2015), l’engagement des féministes minoritaires5 en Belgique repose sur des 

motifs très variés : combattre les inégalités de genre, de classe et de race, mais aussi répondre à leurs 

besoins spécifiques, inscrire leur appartenance nationale, culturelle ou religieuse dans l’espace public, 

ou encore développer des projets transnationaux avec les pays d’origine. Ouali résume leur engagement 

en trois phases. Dans la première phase, à partir des années 1970, les migrantes se reconnaissent dans le 

néoféminisme6, mais s’inscrivent d’abord dans la perspective du retour au pays d’origine. La deuxième 

phase concerne la mobilisation des descendantes de l’immigration, à la fin des années 1980, qui se 

démarque de la démarche des associations tournées vers les pays d’origine, mais aussi des associations 

de jeunes et antiracistes qui ne donnent pas de place à la question du genre. Quant à la troisième phase, 

il s’agit de l’organisation et de la structuration de deux catégories de féministes, musulmanes et laïques. 

Dans la foulée des débats sur le port du voile islamique à l’école, les féministes musulmanes émergent 

sur la scène européenne en 2004 et ensuite, en réaction, cette troisième phase de mobilisation des 

femmes minoritaires est également marquée par des féministes laïques et universalistes. 

Cependant, les premières critiques adressées au féminisme considéré comme hégémonique et ethno-

centrique viennent principalement de femmes noires américaines qui rappellent que le racisme reste 

  5.	 Les militantes migrantes ou descendantes de migrant·es originaires du Maghreb, de Turquie et d’Afrique subsaharienne impli-
quées dans des rapports de race et de classe avec des « féministes majoritaires » et contestant le caractère universaliste du 
féminisme dominant en Belgique.

  6.	 Le néoféminisme se mobilise principalement pour les revendications suivantes : le droit à disposer de son corps, l’égalité entre 
femmes et hommes sur les plans économique et social, la lutte contre les violences faites aux femmes et le partage des tâches 
domestiques.



| 22 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

pour elles une expérience aussi visible, quotidienne et virulente, ayant un impact davantage impor-

tant que le sexisme (Belleau, 1996 ; Enns, 2005, citée par Corbeil et Marchand, 2006). Ce discours 

est entamé par bell hooks et Angela Davis qui dénoncent également le fait que la réalité quotidienne 

des femmes racisées et les discriminations qu’elles subissent ne trouvent pas de résonance ni dans le 

mouvement de libération des Noirs ni au sein du mouvement d’émancipation des femmes (Corbeil et 

Marchand, 2006).

Ce même reproche sera repris au cours de la décennie suivante par la juriste noire américaine Kimberlé 

Crenshaw qui va introduire le terme « intersectionnalité » en 1989 (Corbeil et Marchand, 2006). L’ap-

proche intersectionnelle est une critique à la fois du féminisme et de l’antiracisme en montrant leur 

incapacité à ouvrir un espace aux sujets politiques minoritaires en leur sein (Çıngı Kocadost, 2017). 

La notion d’intersectionnalité politique nous éclaire sur la position particulière assignée aux femmes 

de couleur dans au moins deux groupes subordonnés qui poursuivent des objectifs politiques sou-

vent contradictoires. C’est une dimension intersectionnelle particulière de la dépossession qui oblige 

l’individu à cliver son énergie politique entre deux projets parfois antagonistes. Quand le féminisme 

n’interroge pas la race, cela aboutit à des stratégies de résistance qui reproduisent et renforcent souvent 

la subordination des « gens de couleur ». L’impuissance de l’antiracisme à interroger le patriarcat se 

traduit également par la reproduction de la subordination des femmes au sein de ce courant. Cela rend 

la situation des « femmes de couleur » très complexe, car adopter l’une ou l’autre de ces analyses revient 

à nier une dimension essentielle de leur subordination et empêche que se développe un discours poli-

tique davantage axé sur l’émancipation des femmes de couleur (Crenshaw et Bonis, 2005). 

Quant à l’approche décoloniale, elle s’est développée dans le Sud global et les mouvements qui la com-

posent luttent contre le racisme, le sexisme et le capitalisme. Le féminisme décolonial milite pour la 

justice sociale et environnementale, les droits des peuples autochtones et la décolonisation des savoirs 

et des institutions (Vergès, 2019). En France, le terrain des féminismes se redessine à la suite de l’appa-

rition de groupes d’afroféministes, de féministes musulmanes, de queer et de trans racisées ainsi que 

de l’intervention de femmes racisées contre les violences policières, l’islamophobie et la négrophobie 

(Vergès, 2017). 

Ces deux approches, majoritairement adoptées au sein du féminisme belgo-marocain, ont été précé-

dées par le féminisme islamique qui a fait son entrée dans le paysage belge en 2004. Le terme de fémi-

nisme islamique est apparu simultanément dans plusieurs lieux du globe, notamment dans les milieux 

intellectuels et universitaires des années 1990. Il a été élaboré, tout d’abord, en Iran dans des revues 

qui mettaient en lumière les interprétations sexistes des textes religieux (Latte Abdallah, 2010). Des 

femmes se sont démarquées par leurs pratiques et leurs discours de l’islam traditionnel et ont affirmé 

clairement leur refus d’une culture patriarcale sacralisée par la religion. D’une part, la réappropriation 



Transformations du secteur associatif féministe...	 | 23 |

par les femmes du religieux comme moyen d’affirmation de soi emprunte des formes diversifiées, de 

l’individuel au collectif. Il s’agit d’une sorte de stratégie de négociation entre la modernisation et le 

conformisme des traditions. D’autre part, l’acquisition d’un savoir religieux confère aux femmes qui s’y 

consacrent un statut différent au sein de la famille et permet de renégocier les rôles et les rapports de 

genre. Enfin, l’implication dans la vie associative et politique fait des femmes les actrices des change-

ments qui les concernent (Touati, 2006). Cependant, des polémiques et des réticences ont accompagné 

l’apparition du féminisme islamique en Europe, notamment parce qu’il a été promu par Tariq Rama-

dan et son mouvement « Présences Musulmanes » au centre de plusieurs controverses (Haddou, 2007). 

Méthodologie

Nous nous intéressons à la question de l’évolution du féminisme belgo-marocain et à son expression 

collective : comment ce féminisme s’exprime-t-il et change-t-il dans un contexte migratoire et sous les 

diverses tensions qui le traversent ? 

Nous avons réalisé sept entretiens individuels de plus ou moins 45 minutes avec des féministes de plu-

sieurs générations et associations. Ces dernières divergent dans leur relation avec la religion, allant de 

la non-croyance au conservatisme. Elles ont répondu à une question ouverte sur le mouvement asso-

ciatif féministe au sein des communautés belgo-marocaines et de son évolution. S’exprimant en leur 

nom, quatre sont de la première génération de féministes7 ayant la soixantaine et trois militantes de la 

jeune génération. Elles seront représentées par les noms des étoiles brillantes : Mimosa, Naos, Adhara, 

Hadar, Véga, Spica et Capella. 

Pour analyser les données, nous avons retranscrit tous les entretiens et effectué une analyse thématique 

en nous appuyant sur les travaux de Braun et Clarke (2006) qui proposent une analyse en six étapes : 

la familiarisation avec les données, la génération des codes (nous avons utilisé le logiciel Nvivo à cette 

fin), la recherche des thèmes que nous révisons à l’étape suivante pour ne garder que ceux qui sont 

essentiels, la formulation d’une définition finale de chaque thème pour arriver, enfin, à la rédaction. 

Nous avons identifié plusieurs thèmes dont l’inscription dans le féminisme et ses courants, les expé-

riences dans l’associatif, la diversité des femmes immigrées, les contextes social et politique, les luttes 

multiples, la différence et le clivage entre les féministes et les enjeux de leur lutte féministe. Nous pré-

sentons les principaux résultats de cette étude.  

  7.	 Féministes des années 1970-1980.



| 24 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

L’évolution du mouvement féministe belgo-marocain 

Féminismes générationnels 

De la gauche à l’islam 
Les militantes de la première génération évoquent le contexte politique de leur engagement ainsi que 

celui de la jeune génération. Elles auraient développé leur conscience politique au sein des associations 

comme le Syndicat des étudiants marocains, l’Union marocaine du travail et le Regroupement démo-

cratique marocain qui étaient dans une démarche d’opposition au régime du roi marocain Hassan II 

et de lutte pour la démocratie au Maroc. C’est ainsi que la création de l’Association des femmes maro-

caines (AFM) est replacée dans le contexte social bruxellois du début des années 1970 marqué par un 

foisonnement associatif militant et qui s’inscrit dans la mouvance contestataire de la gauche soixante-

huitarde. L’immigration marocaine n’a pas échappé à cette politisation des esprits (Khojinian et al., 

2014) : « À l’époque, on parlait de la classe sociale et du prolétariat. » (Mimosa)

Ensuite, les militantes évoquent l’islamisme et sa montée à partir des années 1980, tant dans les pays 

d’origine qu’au sein des diasporas, mais aussi au sein duquel auraient été socialisées les nouvelles géné-

rations : « À partir de 1979-1980, il y a eu un changement suite à la révolution iranienne. » (Mimosa) 

Les années  1980 marqueraient ainsi un tournant, une rupture traduite par une intervention des 

hommes pour rétablir un certain ordre social : « Des hommes vont, en termes identitaires, vouloir 

restaurer quelque chose de l’ordre d’une tradition renouvelée en immigration ou dire que les femmes 

sont là pour faire des enfants et pas pour travailler. » (Naos)

Cela nous rappelle la One Million Man March, organisée à Washington en 1995 par la Nation of Islam 

qui encouragea les hommes à reprendre les rênes du foyer noir des mains des femmes, dépeintes sou-

vent comme responsables de la pathologie sociale et économique de la famille africaine-américaine 

(Charlery, 2007). 

La montée de l’islamisme est également évoquée dans les années 1990. La question du voile et les sou-

bresauts médiatiques liés à l’affaire de Creil en France8 auraient commencé à se manifester en Belgique. 

Les revendications semblent devenir plus cultuelles que culturelles. Les jeunes femmes auraient donc 

été socialisées dans ce contexte où l’islam est la référence par excellence :

Les jeunes femmes qui arrivent aujourd’hui sont nées quand le foulard était là, qui n’ont 
pas connu la situation avant et donc c’est quelque chose qui fait partie d’une norme, qui 
est intégré […] Dans certaines familles, on a déchiré et brûlé toutes les photos des grands-

  8.	 En 1989, l’exclusion de trois collégiennes refusant d’enlever leur voile a suscité la polémique et provoqué des débats intellec-
tuels, médiatiques et politiques. 



Transformations du secteur associatif féministe...	 | 25 |

mères avant le foulard. Le retour à la norme, c’est comme si elles s’étaient mal comportées. 
(Naos) 

Méconnaissance de l’histoire, rupture et méfiance
La première rupture mentionnée est avec les féministes de la première génération d’immigrées, celles 

de l’AFM. Elles auraient proposé des activités répondant plutôt aux besoins des mères et liées à l’inté-

gration. Le discours de cet associatif était perçu comme stigmatisant en portant sur la perte d’iden-

tité chez les jeunes. Leur spécificité de porter quelque chose d’autre n’aurait pas été reconnue, ce qui 

les aurait désintéressées de ce mouvement pour en créer un autre par la suite. Du côté de l’AFM, les 

défis semblaient énormes et il fallait prioriser les luttes. L’AFM considère cependant que la relève a été 

reprise par les jeunes à leur manière. 

Par ailleurs, les jeunes militantes ne semblent pas connaître l’histoire du mouvement féministe belgo-

marocain et sont dans une rupture par rapport au passé. À nouveau, leurs priorités ne semblent pas les 

mêmes. Elles évoquent la différence dans les objectifs. Si l’objectif des anciennes était l’émancipation et 

l’inscription des femmes dans un plan de carrière, l’objectif des jeunes concernerait une lutte davantage 

globale (liée à la communauté entière). Les liens qu’elles entretiennent avec leur entourage auraient 

changé : 

Je me fiche en fait moi, mon frère ou mon père, […] je n’ai plus de lien hiérarchique avec 
eux et donc ça n’a plus de sens en fait pour nous en tout cas à ce niveau-là […] Très sincè-
rement, on n’a pas l’occasion de beaucoup ressortir l’histoire des organisations féministes 
maghrébines dans nos actions aujourd’hui. Je suis pas sûre qu’il y ait une continuité non 
plus. En tout cas, nous, ça fait pas partie de notre manière de faire que d’avoir la volonté 
forcément de s’inscrire dans la continuité mais si de manière inconsciente on a repris le 
flambeau tant mieux. (Véga)  

C’est le regret qu’expriment certaines anciennes : celui de ne pas avoir réussi à transmettre le message. 

D’autres soulignent plutôt le manque d’intérêt des jeunes féministes à connaître le chemin parcouru 

par leurs pionnières : « Toutes ces personnes ont en commun c’est qu’elles s’imaginent qu’elles peuvent 

créer du neuf, créer des choses sans se référer à ce qu’il y avait avant, sans regarder l’héritage. » (Hadar)

Un avis est cependant à nuancer. Il s’agirait, d’une part, d’un manque de connaissances, surtout que 

les milieux traditionnels conservateurs dont sont issues certaines jeunes militantes ne semblent pas 

avoir été traversés par ces premières luttes : « J’ai plus l’impression que c’est un truc de laïc donc d’élite 

laïque très minoritaire comparée à la majorité écrasante qui est plutôt traditionnelle conservatrice » 

(Spica). D’autre part, une méfiance est exprimée vis-à-vis des associations qui se mobilisent pour les 

signes convictionnels malgré la grande appréciation des qualités de leurs militantes : « […] trop sou-



| 26 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

vent instrumentalisées parce que très souvent derrière, il y a aussi des hommes issus de l’immigration 

marocaine dont l’agenda n’est pas toujours très clair ». (Adhara)

Néanmoins, malgré les tensions et les ruptures, aucune participante ne semble fermée au débat s’il 

s’organise.  

Féminisme dans le stress et lutte non saisie  
La première génération de féministes parle du féminisme vécu dans le stress lié à la rupture avec l’en-

tourage. Elle trouve que les féministes au Maroc sont inscrites dans une histoire progressive, tandis que 

celles issues de l’immigration négocient les changements avec leurs milieux dans la rupture et le stress. 

Majoritairement conservateurs et populaires, propulsés au cœur de l’Europe en pleine transformation 

sociale et morale, ces milieux seraient constamment interpellés par la société belge, sur les modes 

d’évolution et de changements :

Nous, filles de l’immigration, on est vraiment dans une histoire qui se vit dans un temps en 
accélération, sur un temps rapide et ce qu’elles [féministes marocaines] peuvent négocier 
avec le masculin, avec leur famille, avec leur milieu, ce qu’elles peuvent négocier sur un 
long laps de temps, nous on le vit dans la rupture, c’est oui ou c’est non et on s’en va, des 
filles qui ramassent leurs valises et qui s’en vont. (Naos)  

Par rapport aux féministes belges, il y aurait eu très peu de relais. Celles-ci n’auraient pas eu la pos-

sibilité d’être entendues et d’être prises en compte sur une série de questions. Les féministes autoch-

tones auraient seulement relayé les questions problématiques et les difficultés qu’elles auraient pu avoir 

par rapport à leurs milieux. Par exemple, l’adhésion de ces femmes aux modèles féministes autour de 

1968 aurait été occultée. Le discours de la société sur elles parlait uniquement de leur soumission. On 

ressent une souffrance liée au manque de reconnaissance du côté belge comme du côté marocain ainsi 

qu’une incompréhension de leur situation et une sommation de s’expliquer : « Au niveau d’une histoire 

féministe globale, je pense qu’on a aussi occupé une position qui n’a été saisie ni du côté des féministes 

maghrébines, ni du côté des féministes d’ici. » (Naos)

Différentes luttes, différents féminismes 

Les discriminations et le manque de reconnaissance 
Les témoignages parlent du racisme et de son apparition en Belgique de manière violente durant les 

années 1980. La lutte des jeunes pour la reconnaissance de leur citoyenneté pleine et la lutte contre les 

discriminations seraient devenues le combat premier de la deuxième génération. Cette dynamique de 

multiplication d’associations de jeunes aurait freiné la relève de l’associatif féministe : 



Transformations du secteur associatif féministe...	 | 27 |

Il y a eu une volonté délibérée de dire moi je suis belge et même si j’ai des spécificités 
culturelles, je suis belge et je revendique la citoyenneté […] je pense qu’il y a eu cette 
dynamique qui a contribué à faire en sorte que cette dynamique liée au féminisme et aux 
associations féminines n’ait pas eu de suite. (Adhara)

Le clivage laïque et religieux et la lutte des classes 
En plus du clivage avec les associations féministes majoritaires, les féministes issues de l’immigration 

populaire souvent conservatrice percevraient également un clivage avec des féministes marocaines 

issues des milieux plus aisés : « J’ai le souvenir quand nous avons débarqué dans ces associations-là, on 

avait l’image d’enfants d’ouvriers, de paysans, d’analphabètes. » (Naos) Le clivage est ressenti également 

avec des féministes laïques issues de l’immigration et représentées par certaines femmes politiques 

ayant le pouvoir et interdisant le voile :

Il y a un clivage on va dire laïque, des féministes laïques belgo-marocaines, on a vraiment 
peur d’elles [...] membres du parti socialiste ou du milieu on va dire militant laïque anti-
voile, anti-religion qui fait que ça nous ferme plein de portes et voilà on n’aime pas ça. 
(Spica)

Cependant, un équilibre semble se dessiner avec les luttes associatives qui se multiplient et se démo-

cratisent ainsi que la représentativité politique grandissante de ce milieu :

Il y a plus d’associations issues de personnes du milieu populaire très clairement […] Il y 
a de plus en plus d’intellectuels de ces milieux là aussi oui sûrement, ça se démocratise du 
point de vue homme/femme déjà […] et d’un point de vue plus populaire issu de milieu 
populaire conservateur plutôt que laïc. (Spica)

La multiplication des structures est vue comme stratégique et utile et représente la diversité dans la 

communauté :

Il est aussi multiple qu’on revendique sa multiplicité […] on a souvent tendance à vouloir 
insister sur le fait qu’il y a plusieurs types de femmes, il y a plusieurs types de commu-
nautés maghrébines […] et en fait justement, la démultiplication de tout ce mouvement 
associatif, il est dans cette logique de démultiplication. Pour moi, c’est pas plus mal. (Véga)

La lutte d’une génération : la féminisation des instances de décision 
dans les lieux de cultes et les luttes antiracistes 
Une fierté est exprimée à travers les résultats positifs de la lutte de la nouvelle génération. D’un côté, 

cette dernière est fière de s’imposer dans les associations antiracistes des jeunes et dans les lieux de 

culte. Elle est contente et satisfaite d’ouvrir le chemin de la féminisation des conseils d’administration 

dans les mosquées :



| 28 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

J’étais dans le cercle des étudiants arabo-européens, j’étais très engagée à l’ULB9 pendant 
des années, les présidents c’était que des hommes et on a fait avec ma génération, on n’a fait 
que pousser pour avoir une présidente femme pour la première fois. […] Là on féminise 
un peu plus la mosquée, là je suis vraiment contente de plus en plus de rajeunissement et 
de féminisation des conseils d’administration au sein de la mosquée, je suis assez satisfaite 
du combat que j’ai pu mener avec les filles de ma génération. (Spica) 

D’un autre côté, elle voit un changement de mentalité lié à leur mobilisation et une nouvelle dyna-

mique, notamment concernant le travail des femmes dans l’associatif : « La génération précédente, où 

on ne voulait pas que les femmes travaillent parce que c’était hyper mal perçu c’était hyper vulgaire 

qu’une femme travaille, là il y a eu un combat pour dire qu’il y a moyen de travailler d’une manière 

saine homme femme. » (Spica)

Enjeux associatifs 

Féminisme, discours de survie et intersectionnalité stratégique 
Les nouvelles associations osent se déclarer féministes et s’afficher. Ce changement est expliqué par l’air 

du temps, le féminisme étant devenu populaire et une valeur incontournable. La recherche d’allié∙es 

pour leur combat semble les motiver à s’inscrire dans le mouvement intersectionnel, propice à la 

convergence des luttes des minorités. Cependant, une tension est palpable entre les associations par 

rapport à l’ambiguïté dans l’intention de certaines et l’opportunisme de leur démarche. Même s’il est 

compréhensible, vu le climat islamophobe, que le discours public soit adapté, « un discours de survie » 

comme l’une le présente, le manque d’engagement public pour soutenir les femmes qui se sont dévoi-

lées ou les personnes homosexuelles dans les communautés serait le signe d’un combat intersectionnel 

sélectif et stratégique de certaines associations féministes communautaires : 

Quand on considère qu’une femme musulmane LGBT ne mérite pas d’exister ou que notre 
enfant s’il était LGBT il serait mis à la porte, pourquoi est-ce qu’on est d’accord de poser 
sur une photo avec cette femme alors qu’on ne lui offre même pas le simple respect qu’elle 
mérite. (Capella) 

Dans le même ordre d’idées, on ressent un désaccord sur la finalité de la lutte : s’agit-il de défense du 

droit au choix (voile, sexualité, par exemple), de la diversité et la complexité des identités des femmes 

musulmanes ou du port du voile. Dans les luttes, on ne montre souvent que la femme musulmane à 

travers le voile. 

  9.	 L’Université Libre de Bruxelles.



Transformations du secteur associatif féministe...	 | 29 |

Néanmoins, et malgré les divergences et la violence parfois exercée en interne, cette convergence des 

luttes représente une réussite pour elles, vu qu’elle a abouti au changement de quelques lois discrimi-

natoires10 : 

Quelles que soient les questions problématiques qu’on soulève, on a toutes un peu aidé ces 
dernières années et c’est que du positif mais dedans, il y a de la violence donc si c’est pas toi 
qui la reçois, c’est toi qui l’émets. (Capella) 

La courte vie des associations et leur mutation 
La dissolution de plusieurs associations ou leur mutation montrent la fragilité des associations. Il est 

donc difficile pour elles de mener leurs luttes sur le long terme. C’est le manque d’expérience qui est 

évoqué ainsi que l’essoufflement avec le travail bénévole. Une vision de la lutte militante et idéaliste est 

partagée entre les premières et les jeunes générations pour garder leur autonomie : « C’est leur volonté 

de ne pas se souscrire à la normalité, c’est-à-dire exister en tant qu’organisation. Elles sont dans la 

contestation pure voilà et donc elles veulent rester à la marge voilà, leur répertoire d’actions il est de 

cet ordre-là. » (Véga) Cette courte vie des structures est perçue par certaines comme l’expression d’un 

manque de confiance qu’ont les femmes et les militantes en elles-mêmes et envers les responsables 

des structures issues de la même origine : « Elles estimaient qu’en volant de nos propres ailes on avait 

aucune chance, qu’on allait juste nous casser la gueule. » (Hadar) Il y aurait aussi la résistance et l’hosti-

lité de l’entourage. Militer, c’est risqué et coûteux au niveau psychologique : « On a eu ça du vandalisme 

assez important où ils venaient, ils cassaient tout, ils salissaient, ils urinaient, ils faisaient des trucs pour 

nous décourager. » (Mimosa) 

Discussion

Dans notre étude, nous avons essayé de comprendre comment le mouvement féministe belgo-maro-

cain évolue et comment ces féministes expriment et organisent collectivement leur lutte dans un 

contexte migratoire.  

Nos résultats montrent que cette dynamique associative, depuis ses débuts, reflète la volonté des fémi-

nistes de porter leurs propres combats et avoir leurs propres voix, n’ayant pas trouvé dans le paysage 

féministe belge ni dans les associations communautaires des relais pour leurs luttes spécifiques. Les 

récits des féministes minoritaires dont parlent Ouali et Liénard (2011) soulignent en effet une surdité 

des féministes majoritaires à leurs revendications d’égalité et à leurs conditions sociales marquées par 

des inégalités de sexe, de race et de classe. Ces rapports sont à l’origine de tensions, de conflits et de 

10.	 L’autorisation du port du voile dans les Hautes Écoles francophones belges en septembre 2021. 



| 30 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

ruptures entre organisations et militantes, et créent des résistances qui encouragent une partie des 

féministes minoritaires à créer leurs propres collectifs. 

Cependant, malgré ce point commun, c’est un mouvement aussi divers que les féministes et les asso-

ciations qui le composent, avec des tendances laïques et religieuses, et qui semble traversé par les luttes 

des classes, les laïcs étant assimilés à la classe dominante. Une diversité saluée et revendiquée comme 

la diversité des communautés d’où l’importance de tenir compte de la valeur et de la signification émo-

tionnelle attachées à l’appartenance au groupe social et ce qu’il représente pour l’individu (Tajfel, 1978).  

Les contextes politiques et idéologiques jouent un grand rôle dans l’orientation et la redynamisation 

de ce mouvement féministe. Il a été redynamisé en 2004 et en 2020, en réponse aux lois interdisant le 

voile. Cependant, s’inscrivant majoritairement dans le féminisme islamique de 2004, ce mouvement 

s’inscrit actuellement dans des approches plus globales comme l’intersectionnalité et l’approche déco-

loniale. Une inscription idéologique pour certaines, plus stratégique pour d’autres, mais qui crée une 

nouvelle dynamique prometteuse. 

Ces lois, barrant donc l’accès à l’enseignement et au travail des femmes voilées, semblent, malgré tout, 

constituer un moteur de mobilisation et d’organisation collectives qui renforce la place des femmes 

dans l’espace privé comme public et crée un mouvement féministe au sein des communautés qui 

dépasse le racisme et le voile. 

Les nouveaux courants féministes, intersectionnel et décolonial en l’occurrence, avec les outils du fémi-

nisme islamique, semblent mieux répondre aux besoins des femmes de concilier leurs appartenances 

multiples. Au féminisme dans la rupture, les nouvelles approches féministes proposent une alternative 

plus soutenable en visant l’émancipation collective, des individus comme des communautés, en tenant 

compte de toutes les discriminations et les dominations. Ces courants représentent un cadre propice au 

développement de stratégies identitaires ayant une fonction intégratrice, pour préserver le moi en tant 

qu’unité intégrée, et une fonction adaptative pour trouver une place psychologique et sociale admis-

sible (Temple et Pasquier, 2008). 

C’est un féminisme dans l’action, mais surtout dans la réaction et l’interaction avec le groupe majo-

ritaire, d’où l’importance de multiplier les études sur l’aspect dynamique du féminisme dans le cadre 

des relations intergroupes en s’appuyant, entre autres, sur l’approche intersectionnelle qui vise l’appré-

hension de la complexité des identités et des inégalités sociales à travers une approche intégrée (Bilge, 

2015).



Transformations du secteur associatif féministe...	 | 31 |

Conclusion

La diversité du féminisme n’est plus à prouver. En effet, elle est aussi ancienne que le féminisme. En 

plus des courants historiques, la tendance libérale égalitaire, la tendance marxiste et socialiste et la ten-

dance radicale (Toupin, 1998) reflétant la diversité idéologique des féministes blanches occidentales, 

la troisième vague a apporté de nouvelles approches tenant compte d’autres réalités de femmes. Il n’y a 

donc pas de féminisme en dehors des idéologies, des croyances et des visions du monde des femmes, 

découlant de leurs propres expériences dans un contexte donné et à un moment donné.

Cependant, ces réalités ainsi que les féminismes ne sont pas figés. C’est ainsi que les féminismes belgo-

marocains sont en évolution et en adaptation constantes avec leur contexte, influencés à la fois par des 

courants de pensée intracommunautaires et de la société majoritaire. Les féministes tentent de conci-

lier leurs appartenances multiples et d’avoir une double identité positive au sein de leurs communautés 

et au sein de la société majoritaire. Comme l’intersectionnalité politique l’explique, il s’agit d’un exer-

cice difficile, car la personne doit cliver son énergie politique entre deux projets parfois antagonistes 

(Crenshaw et Bonis, 2005). 

Bibliographie
Livres 

Bessis, S. (2007). Les Arabes, les femmes, la liberté. Documents Société.

Camilleri, C. (1990). Stratégies identitaires. Paris : Presses universitaires de France.

Vergès, F. (2019). Un féminisme décolonial (1re éd.). Paris : La Fabrique.

Articles scientifiques 

Benhadjoudja, L. (2018). Les femmes musulmanes peuvent-elles parler ? Anthropologie et Sociétés, 
42(1), 113-133. 

Bilge, S. (2015). Le blanchiment de l’intersectionnalité. Recherches féministes, 28(2), 9-32. https ://doi.
org/10.7202/1034173ar

Bousetta, H. (2010). Belgo-Marocains des deux rives : un pas plus loin. Analyse et mise en perspective 
de l’étude visant à mieux connaître les communautés marocaines vivant en Belgique. Fondation Roi 
Baudouin. 

Charlery, H. (2007). Le patriarcat ou le féminisme noir. Revue française d’études américaines, 114, 77-87. 

Chouder, I. (2015). Féminisme-s islamique-s. Confluences Méditerranée, 95, 81-90. https ://doi.
org/10.3917/come.095.0081Çıngı 



| 32 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

Kocadost, F. (2017). Le positionnement intersectionnel comme pratique de recherche : faire avec les 
dynamiques de pouvoir entre femmes. Les cahiers du CEDREF, 21, 1750. https ://doi.org/10.4000/
cedref.1053

Corbeil, C. et Marchand, I. (2007). Penser l’intervention féministe à l’aune de l’approche intersection-
nelle. Le dossier. Les pratiques pour contrer la violence : entre l’intervention, la prévention et la répres-
sion, 19(1), 4057. https ://doi.org/10.7202/014784ar

Crenshaw, K. (2005). Cartographies des marges : intersectionnalité, politique de l’identité et violences 
contre les femmes de couleur. Cahiers du Genre, 39, 51-82. https ://doi.org/10.3917/cdge.039.0051

Festinger, L. (1954). A theory of social communication processes. Human Relations, 7, 117-140.  
https ://doi.org/10.1177/001872675400700202

Haddou, A. (2007). Le féminisme à l’épreuve de l’islam. La Revue nouvelle. 

Khoojinian, M., El Idrissi El Yacoubi, R., Bari, A., Laaraj, F. et Touzani, F. (2014). L’Association des 
Femmes Marocaines : un collectif émancipatoire. Les Cahiers du Fil Rouge, (20).  

Klein, O., Spears, R. et Reicher, S. (2007). Social Identity Performance : Extending the Strategic Side of SIDE. 
Personality and Social Psychology Review, 11(1), 28-45. https ://doi.org/10.1177/1088868306294588

Latte Abdallah, S. (2010). Le féminisme islamique, vingt ans après : économie d’un débat et nouveaux 
chantiers de recherche. Critique internationale, 46(1), 9. https ://doi.org/10.3917/crii.046.0009

Moujoud, N. (2008). Effets de la migration sur les femmes et sur les rapports sociaux de sexe : au-delà 
des visions binaires. Cahiers du CEDREF, 57-79. https ://doi.org/10.4000/cedref.577

Nader, L. (2006). Orientalisme, occidentalisme et contrôle des femmes. Nouvelles Questions Féministes, 
25, 12-24. https ://doi.org/10.3917/nqf.251.0012 

Ouali, N. et Liénard, C. (2011). Les conditions de possibilité de l’émancipation des migrantes et de leurs 
descendantes. Femmes et autonomie, 207-226.

Ouali, N. (2015). Les rapports de domination au sein du mouvement des femmes à Bruxelles : critiques 
et résistances des féministes minoritaires. Nouvelles Questions Féministes, 34, 14-34. https ://doi.
org/10.3917/nqf.341.0014 

Tajfel, H., (1978). Differentiation between social groups : Studies in the social psychology of intergroup 
relations. Academic Press.

Temple, C. et Denoux, P. (2008). Construction d’un outil d’identification des stratégies identitaires 
en psychologie interculturelle. Les Cahiers Internationaux de Psychologie Sociale, 79, 47-56.  
https ://doi.org/10.3917/cips.079.0047 

Touati, A. (2006). Féministes d’hier et d’aujourd’hui, ou le féminisme à l’épreuve de l’universel. Nou-
velles Questions Féministes, 25, 108-120. https ://doi.org/10.3917/nqf.251.0108 



Transformations du secteur associatif féministe...	 | 33 |

Toupin, L. (1998). Les courants de pensée féministe. [En ligne]. 

Vergès, F. (2017). Toutes les féministes ne sont pas blanches. Pour un féminisme décolonial et de mar-
ronnage. Le Portique. Revue de philosophie et de sciences humaines, (39-40). https ://doi.org/10.4000/
leportique.2998





« On ne naît pas féministe, on le devient » : l’identité féministe 
chez les femmes belges de différentes cultures

Patricia Mélotte et Claire Michel 

Introduction

C’est à la fin du XIXe siècle qu’un premier mouvement féministe voit le jour en Belgique (De Visscher, 

2016). Nous pouvons considérer que l’apparition de ce mouvement marque le début de la lutte des 

femmes pour défendre et promouvoir leurs droits et leurs intérêts. Définir ce qu’est le féminisme n’est 

pas chose aisée (Ferree et Mueller, 2004). En effet, il n’existe pas une seule définition du féminisme. 

Ces définitions ont comme point d’ancrage une prise de conscience qu’il existe une cause des femmes 

(Husson et Mathieu, 2019). Le féminisme pourrait être pensé comme une nébuleuse constituée d’un 

grand nombre de pensées (Jablonka, 2019). Cela peut s’expliquer par la complexité et l’évolution des 

différents courants qui lui sont propres (Moradi et al., 2002). Les femmes font face à de multiples 

formes de discriminations, alors il existe différentes manières de lutter contre celles-ci (Ferree et Muel-

ler, 2004). Afin de conserver une définition globale du féminisme, nous nous référons à Linda Jackson, 

Ruth Fleury et Donna Lewandowski (1996) qui l’explicitent comme étant la croyance en l’égalité de 

genre et la prise de conscience des différentes discriminations liées au genre, que cela soit à des niveaux 

sociétaux ou encore à des niveaux interpersonnels. Les féministes dénoncent les discriminations à 

l’égard des femmes et œuvrent pour plus d’égalité (Rowland, 1986). Dans le monde occidental, les 

premiers mouvements féministes ont été pensés pour un groupe de femmes identiques : blanches, de 

classe moyenne et hétérosexuelles.

Or, toutes les femmes ne correspondent pas à cette description. De fait, les féministes qui ne se retrouvent 

pas dans ces catégories sont invisibilisées (Honneth, 2004). Un exemple repris fréquemment dans la 

littérature : une femme noire risque de subir du racisme et du sexisme, et va vivre des expériences que 

ne connaîtront ni les femmes blanches ni les hommes noirs. Nous voyons, par cet exemple, que les 

femmes peuvent vivre différentes sources d’oppression. Patricia Hill Collins (1990) détermine huit axes 



| 36 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

pouvant se combiner et constituer une source d’oppression : le sexe, l’âge, la classe, la « race », l’orienta-

tion sexuelle, la religion, le statut de la citoyenneté et la situation de handicap. Puisqu’il existe plusieurs 

formes d’oppression, il y a donc de multiples formes de féminisme qui incluent ces discriminations 

dans leurs luttes. L’inclusion devient une priorité, l’idée étant de mettre en lumière le rôle du féminisme 

dans la prise en compte des individus d’origines variées (Charter, 2021). 

Cela devient le point de départ du Black feminism, c’est-à-dire d’un féminisme pensé par et pour les 

femmes africaines-américaines. À travers ce mouvement, ces féministes montrent la singularité de 

leur expérience du sexisme (Husson et Mathieu, 2019). Elles sont les premières à mettre en lumière 

les intersections qui existent entre les discriminations, mais c’est Kimberlé Crenshaw qui propose, en 

1991, le concept d’intersectionnalité en s’inspirant du Black feminism. Le prisme de l’intersectionna-

lité permet d’appréhender les diverses facettes ainsi que la singularité de l’identité d’une personne. En 

tenant compte des multiples sources d’oppression et de discrimination, nous pouvons comprendre 

que le sexisme subi par une femme noire sera différent de celui vécu par une femme blanche puisque 

l’expérience de la première se situe à l’intersection entre le racisme et le sexisme (Crenshaw, 1991 ; Cole, 

2009). Malgré le fait que le féminisme a longtemps été pensé pour les femmes blanches, les féministes 

intersectionnelles soulignent l’importance de mêler les identités sociales quand il s’agit d’évaluer le 

sexisme (Charter, 2021).

Dans cette étude, ce qui importe n’est pas tant le mouvement duquel la personne se revendique, mais 

plutôt la manière dont les femmes s’approprient le mouvement et s’y identifient. Le concept d’identité 

féministe peut se percevoir à travers les théories de l’identité sociale conçues par Henri Tajfel (1974). 

Il s’agit d’une partie du concept de soi propre à un individu. Cette partie de soi provient de la connais-

sance que nous pouvons avoir de nos appartenances et de la valeur et signification émotionnelle qui lui 

sont sous-jacentes. L’identité sociale serait le résultat du processus de catégorisation sociale et l’accep-

tation de l’appartenance sociale de l’individu au groupe (Autin, 2010). Chaque identité sociale, bien 

qu’elle soit partagée, est singulière. Il en va ainsi pour l’identité sociale féministe puisqu’il ne peut exis-

ter de modèle unique à cette identité (Bargad et Hyde, 1991). 

À cela s’ajoute le fait que les communautés et courants féministes sont nombreux. Donc chaque femme 

peut suivre des trajectoires dissemblables, ce qui les amènera à de multiples identités féministes. Le 

sexisme étant une discrimination qui impacte toutes les femmes (Charter, 2021), l’identité féministe 

peut donc être une possibilité de réponse à cette forme d’oppression. Pour autant, comme nous venons 

de le voir, les femmes peuvent faire face à plusieurs discriminations. Ce n’est pas parce qu’elles sont 

féministes qu’elles doivent renoncer à lutter contre les autres sources d’oppression. Comme l’indiquait 

Amin Maalouf (2001), l’identité ne se compartimente pas ; elle est faite de diverses appartenances. À 



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 | 37 |

travers l’identité féministe, les femmes ne devraient pas pour autant « dissoudre » le reste de leur iden-

tité.

Pour s’identifier au groupe social féministe, il faudrait, selon Campbell Leaper et Diana Arias (2011), 

passer par une socialisation et un apprentissage de ses caractéristiques. Cela ne se fait pas sans difficulté, 

puisque, tout d’abord, cette identité est connotée négativement (Ngozi Adichie, 2014). Cela peut dis-

suader les femmes de se revendiquer féministes (Henderson-King et Stewart, 1999). Les chercheur·ses 

ont relevé plusieurs stéréotypes négatifs qui y sont associés, tels que le fait d’être frigide, masculine, 

anti-homme, lesbienne et extrémiste (Nelson et al., 2008 ; Reid et Purcell, 2004). Le féminisme n’a 

pas toujours été bien perçu, ne serait-ce qu’au regard de la perception du terme : « [L]e féminisme est 

la notion radicale que les femmes sont des personnes » (National Organization for Women en 2004, 

cité par Kite et Whitley, 2013 : 380). Un sondage repris par Sean Alfano en 2005 rapporte que 12 % 

des femmes et 24 % des hommes considèrent que le terme « féministe » pourrait être une insulte. Les 

recherches faisant la distinction entre le féminisme et « être féministe » suggèrent que le premier terme 

fait référence aux problèmes d’inégalités et est soutenu favorablement, contrairement au second terme 

qui est évalué négativement (Jacobson, 1979 ; Korman, 1983). Ensuite, il est important de souligner 

que cette identification est politisée plus que ne l’est l’identité « femme » (Henderson-King et Stewart, 

1994). Enfin, les femmes qui revendiquent leur identité féministe sont confrontées à des remarques 

venant de leur entourage, se traduisant par des moqueries (Hercus, 2005), voire des commentaires 

réguliers qui peuvent se transformer en une réelle hostilité (Marine et Lewis, 2014). 

Ces facteurs sont donc des freins à l’identification féministe. Un point important à soulever est le fait 

que les attitudes que nous pouvons avoir à l’égard des mouvements féministes diffèrent en fonction 

du groupe ethnique (Harnois, 2005). Bien que de nombreuses femmes aspirent à l’égalité, certaines ne 

se revendiquent pas féministes (Weis et al., 2018) et les convictions d’égalité des sexes ne suffisent pas 

pour inciter une femme à se revendiquer comme féministe. Ces femmes, bien qu’elles aient des reven-

dications féministes, préfèrent s’identifier à d’autres étiquettes telles que « humanistes » ou « Woma-

nists » (Harnois, 2005).

En 1985, Nancy Downing et Kristin Roush ont développé un premier concept modelant le parcours 

que les femmes s’identifiant comme féministes traverseraient. Il y aurait cinq étapes : « passive accep-

tance », « revelation », « embeddedness-emanation », « synthesis » et « active commitment ». La pre-

mière étape, que nous traduirons par « acceptation passive », peut être comprise comme le stade zéro 

où les femmes ne sont pas ou peu conscientes du sexisme qui les entoure. Elles acceptent les rôles de 

genre qui sont attribués dans la société. La « révélation » correspond à l’étape de prise de conscience des 

discriminations qui les entourent. Ce stade peut s’accompagner de ressentiment, tel que la colère et la 

haine. Par la suite, les femmes seront amenées à se déraciner de la culture dominante pour s’immer-



| 38 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

ger dans une culture centrée sur les femmes. S’ensuit l’étape de « synthèse » où elles vont intégrer leur 

sens du soi et avoir le sentiment d’être une personne à part entière. C’est à partir de ce moment que les 

femmes seront capables de prendre des décisions basées sur leurs propres valeurs plutôt que sur les 

normes du groupe. Selon les autrices de ce modèle, à ce stade de l’identité féministe, les femmes sont 

plus à même de reconnaître le sexisme. La dernière étape correspondrait à « l’engagement actif », c’est-

à-dire à une identité militante revendiquée par les femmes. Ces dernières s’engagent donc dans la lutte 

contre les discriminations liées au genre. 

Toutefois, ce modèle présente des limites et n’est pas applicable telle une notice à l’identité féministe. 

Nous pouvons retrouver chez l’ensemble des féministes une prise de conscience du sexisme, des iné-

galités et des discriminations. Pour autant, toutes les étapes ne sont pas des préalables à cette identité. 

En effet, toutes les femmes ne s’engagent pas activement dans des luttes féministes. Il existe diverses 

manières d’arriver à l’identité féministe, ce qui rend caduque la conceptualisation de Downing et Roush 

(Liss et Erchull, 2010). Ce modèle n’est pertinent que pour les femmes blanches et majoritairement cis-

genres ; il ne représente donc pas toutes les femmes (Siegel et Calogero, 2021). 

D’après certains auteur·trices, l’identité féministe se construirait de façon graduelle à la suite de 

déceptions et des frustrations ou alors elle existerait depuis toujours lorsque les individus ont grandi 

dans la conscience des inégalités (Marine et Lewis, 2014 ; Hercus, 2005). Plusieurs éléments ont été mis 

en évidence quant à la formation de l’identité féministe. La reconnaissance de discriminations de genre 

en est l’un d’eux (Leaper et Arias, 2011 ; Reid et Purcell, 2004). Claire Renzetti (1987) soutient l’idée que 

les femmes qui ont conscience du sexisme manifesteraient plus de soutien aux mouvements féministes. 

Cette sensibilité à ces discriminations varie selon le groupe ethnique auquel elles peuvent appartenir. 

Selon une étude de Kane (2000), les Afro-Américaines sont davantage sensibles aux discriminations 

liées au genre que les Blanche-Américaines.

Il est important de souligner que l’identité féministe est lourde de significations négatives. De ce fait, 

une évaluation positive du féminisme ainsi que des féministes serait nécessaire pour l’identification 

(Leaper et Arias, 2011 ; Reid et Purcell, 2004). Plus précisément, Larissa Myakovsky et Michele Wittig 

(1997) ont observé que les opinions positives envers les féministes et leurs mouvements sont des 

variables majeures à prendre en considération pour l’adoption de l’identité sociale féministe. Dès lors, 

être en contact avec le féminisme permettrait de réduire les stéréotypes négatifs (Myakovsky et Wittig, 

1997 ; Reid et Purcell, 2004). L’identité féministe ne se formerait pas du jour au lendemain chez les 

femmes. Il s’agirait d’un développement graduel à la suite de prises de conscience progressives (Hercus, 

2005 ; Marine et Lewis, 2014). 



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 | 39 |

Cependant, Catherine Harnois (2005) pointe le fait que nous ne connaissons que peu d’informations 

sur le parcours des féministes issues des groupes minoritaires (les études portant principalement sur 

les femmes blanches et américaines). C’est en souhaitant combler les lacunes de la littérature actuelle 

que les trois recherches sur lesquelles se base cet article ont vu le jour. Le féminisme est un sujet 

d’actualité et qui pourtant n’a suscité que peu de recherches ces dernières années. L’objectif est double : 

nous souhaitons mettre en lumière « pourquoi » être féministe et « comment » les femmes en viennent à 

s’identifier comme telle. Nous voulons à la fois comprendre ce qui conduit, ce qui motive ces femmes à 

s’identifier comme féministes et savoir ce que c’est que d’être féministe de nos jours. En nous basant sur 

trois échantillons différents, nous venons pointer la diversité qui peut résider au sein d’une même iden-

tité. L’accent sera mis sur la diversité des identités féministes et leurs difficultés respectives. Nous avons 

supposé que le groupe ethnique dans lequel se trouvent les féministes a un impact sur le parcours et 

l’identification féministe. Nous pensons tout de même que nous pouvons retrouver des similarités 

entre les différents parcours des féministes.

Méthodologie

Entre 2017 et 2019, trois études ont analysé les parcours des femmes de diverses cultures qui se défi-

nissent comme féministes. Ces études qualitatives avaient pour objectif de répondre à un manque de 

données dans la littérature quant à la perception des femmes issues des minorités. Ces études ont été 

réalisées sur la base d’entretiens semi-structurés. Dans la première étude, 15 féministes belgo-belges, 

entre 18 et 29 ans, ont été interrogées. Elles ont toutes été recrutées par le biais des réseaux sociaux. 

Pour cela, les groupes belges, francophones et néerlandophones ont été investigués, tels que « Fémi-

nisme is voor iedereen », « FEL feminisme », « FeMiNiSmE-YeAh », « Osez le féminisme » ou encore 

« Un autre regard sur le féminisme ». 

La seconde étude a interrogé au total 12 femmes : 3 étaient belges binationales et 9 étaient belges 

originaires du monde arabe. Six étaient originaires du Maroc, quatre d’Algérie, une de la Tunisie et une 

autre du Liban. Elles étaient âgées entre 20 et 68 ans. Ces féministes ont été recrutées par le biais des 

réseaux sociaux, par messages électroniques ou directement par téléphone. 

Dans la troisième et dernière étude, 10 afroféministes ont participé, avaient entre 25 et 35 ans et étaient 

françaises ou belges. Le recrutement s’est fait essentiellement par le biais des collectifs afroféministes.

Dans l’ensemble de ces études, les entretiens ont duré entre 1 h et 1 h 30. Menés avec les féministes fla-

mandes, les entretiens étaient guidés par une trentaine de questions ouvertes telles que « Selon vous, 

quel est le sens du féminisme ? », « Selon vous, quels facteurs vous ont poussée à adopter l’étiquette 

féministe ? » et « Avez-vous rencontré des obstacles lors de votre parcours féministe ? ». 



| 40 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

L’étude avec les femmes issues du monde arabe s’est basée également sur des entretiens individuels 

semi-dirigés. Le guide d’entretien s’appuyait sur 21 questions réparties en 3 catégories. La première 

portait sur la sphère privée (Quel style d’éducation vous ont transmis vos parents ? Votre mère était-

elle féministe ?). La seconde sur la sphère publique (Avez-vous été ou êtes-vous confrontée à des dis-

criminations sur la base de votre, vos groupes d’appartenance(s) à l’école, à l’université ? Avez-vous lu 

des livres qui portaient sur l’histoire de votre/vos groupe(s) d’appartenance(s) ?). La troisième catégo-

rie questionnait le féminisme (Qu’évoque pour vous le mot « féminisme » ? Pouvez-vous me donner 

l’âge/la période auquel/à laquelle vous pensez avoir développé une conscience d’appartenir à différents 

groupes dévalorisés au sein de la société ?). 

La troisième recherche a dégagé quatre thématiques : les représentations des femmes noires (les ques-

tions pouvaient être : Quelles sont vos représentations personnelles ? Avez-vous constaté des évolutions 

sur la perception des femmes noires ?), l’afroféminisme (Selon vous, qu’est-ce que l’afroféminisme ?), 

l’intersectionnalité (Comment se traduit ce concept dans la vie de tous les jours ?), le collectif afro

féministe (Quelles sont les stratégies mises en œuvre ?). Pour chacune des études, les données socio

démographiques ont été recueillies.

Les deux premières ont utilisé le logiciel Atlas.ti, ce qui permettait de rendre saillants les thèmes qui 

ressortaient des discours des participantes. La dernière étude a utilisé l’analyse de contenu catégorielle 

thématique, afin de mieux comprendre les représentations sociales des femmes interrogées.

Pour cet article, une analyse comparative des résultats des trois études a été réalisée sur les thèmes liés 

à l’identité féministe et qui répondent à la question suivante : quels sont les éléments sur leur parcours 

de vie qui ont construit leur identité féministe ? Sept thèmes sont ressortis : la prise de conscience du 

sexisme, le contact avec d’autres féministes, les émotions liées à l’identité féministe, une expérience 

de vie, l’apprentissage du féminisme, l’action collective et les discriminations. Pour chaque thème, les 

résultats ont été comparés, et les ressemblances et les différences ont été notées.

Résultats

Le sexisme
L’ensemble des travaux a permis de mettre en lumière des similarités dans le parcours de l’identité 

féministe. Premièrement, nous remarquons une prise de conscience des inégalités liées au genre. Il 

ressort des entrevues effectuées auprès des afroféministes qu’elles vivent des oppressions en lien avec 

leur genre, mais qu’elles font également face à des discriminations spécifiques liées à leur couleur de 

peau. L’une des participantes a pu dire à ce sujet que « [u]ne insulte sexiste pour les femmes blanches, 

ce sera plus salope, pute, etcetera. Pour les femmes noires, le racisme sera lié. » L’expérience du sexisme 



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 | 41 |

se retrouve très tôt chez les féministes issues du monde arabe. Toutes les participantes de cette seconde 

étude disent s’être rapidement rendu compte des inégalités entre les femmes et les hommes. Si cette 

prise de conscience se fait rapidement, c’est en partie parce que ces inégalités se retrouvent dans leur 

sphère familiale. Par exemple, certaines femmes expliquent qu’elles n’avaient pas le choix de faire des 

études alors que d’autres disaient qu’elles n’avaient pas le droit de sortir seules. Certaines faisaient aussi 

référence aux responsabilités et tâches qui leur étaient confiées dès l’enfance que leurs frères n’avaient 

pas. Cela les a conduites à se battre au sein de leur famille pour avoir des droits, tels que travailler et 

voyager. L’environnement familial traditionnel et la société patriarcale (du pays d’origine ou en Bel-

gique) ont amené les participantes à se rendre compte très tôt de la difficulté de vivre en tant que 

femmes. Une des féministes avait mis de l’avant que « [l]a femme est au second plan. La femme, elle n’a 

pas le droit d’exprimer ses besoins. Elle n’a pas le droit, c’est toujours l’homme. » 

La discrimination sexiste n’est pas la seule forme d’inégalité dont elles sont témoins. Toutes ont déjà 

fait l’expérience de discriminations racistes que cela soit dans la société ou dans les mouvements fémi-

nistes. Cette prise de conscience précoce se retrouve également chez les féministes flamandes. Par 

exemple, une participante avait déjà des revendications féministes à l’adolescence : « But even as a child 

or adolescent I already noticed the differences and injustices that could happen, in class, at my par-

ents’ work and so on. » Toutes les femmes interrogées ont fait l’expérience du sexisme. Certaines ont 

été directement victimes alors que d’autres disent l’avoir observé notamment à travers la différence de 

traitement en fonction de leur sexe. Les expériences sexistes seraient un facteur important dans la prise 

de conscience des inégalités entre les hommes et les femmes.

Le contact avec une féministe
Une autre similarité est le contact avec les féministes. Pour une partie des féministes originaires du 

monde arabe, la rencontre avec une féministe a été une étape importante dans leur parcours d’identité 

féministe. De plus, pour la moitié d’entre elles, le fait d’appartenir à une association féministe les a 

conduites à s’identifier comme féministes. L’une des féministes racontait que c’était grâce à son mari, 

qui est féministe, qu’elle a commencé à s’engager dans le mouvement. La plupart des féministes fla-

mandes n’ont pas fait leur parcours vers leur identité féministe seules. Par exemple, une des féministes 

avait mis en lumière l’importance d’une enseignante qui lui a permis de développer son identité fémi-

niste : « But I think this professor Vanderstichelen was someone who had a great influence on my femi-

nist ideas. The second step, around my bachelor’s, is practically completely thanks to her, that I could 

develop this. » De nombreuses femmes interrogées font référence à une personne comme initiatrice 

de leur identité féministe. La rencontre avec d’autres féministes leur permet une réassurance. Pour les 

afroféministes, leur invisibilisation médiatique les a conduites, pour la majorité, à se tourner vers les 



| 42 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

représentations américaines des femmes noires. Ne se sentant pas représentées par les mouvements 

féministes supportés par les femmes blanches ni par les mouvements antiracistes, les afroféministes 

inspirées par le féminisme noir ont constitué leur propre mouvement.

Sentiments et émotions liées à l’identité féministe
Une autre ressemblance concerne leurs propres perceptions. Pour certaines féministes, qu’elles soient 

originaires du monde arabe ou de Belgique, leur identité féministe leur a permis d’acquérir plus de 

confiance en soi. Chez les féministes issues du monde arabe, leur identité féministe serait perçue 

comme une force, qui les a rendues plus confiantes, autonomes, indépendantes et leur donnerait aussi 

plus de pouvoir pour agir dans et sur leur vie : « Je trouve que le féminisme est une force pour moi » ; 

« Le féminisme, c’est de dire qu’on peut être libres de nos propres choix. » Les féministes belgo-belges 

ont indiqué que leur identité les aurait rendues plus résilientes, confiantes et assertives : « That’s why I 

became more assertive. I’m standing more up for myself. »

Les expériences sur le chemin du féminisme
Le parcours de chaque féministe est singulier. Pour la majorité des Belges flamandes, le développement 

est progressif. Elles n’identifient pas, en effet, de moment décisif. Pour quelques-unes, la transition est 

plus courte, marquée par un événement précis qui a généré un sentiment d’impuissance et de frus-

tration. Pour plusieurs d’entre elles, cela s’est fait en arrivant à l’université : « By studying this master’s 

degree my eyes are opened and I started to pay more attention to the inequality that exists in the soci-

ety. » Pour les femmes originaires du monde arabe, les analyses de leurs récits montrent un parcours 

graduel avant l’adoption de l’étiquette féministe. Sur ce chemin, nous remarquons une multitude d’ex-

périences et pour une grande partie des participantes, nous pouvons constater un événement crucial 

qui a déclenché cette identité. Par exemple, pour l’une d’entre elles, le fait d’intégrer une association 

a été un élément déclencheur : « Pour moi, vraiment, le déclic de mon féminisme, c’est au moment de 

rentrer concrètement dans l’association féministe AWSA-Be (Arab Women Solidarity Association – 

Belgium). » Pour les féministes flamandes, leurs valeurs féministes peuvent, pour certaines, être trans-

mises par leur famille. 

Ce n’est pas ce que nous pouvons retrouver chez les féministes dans les deux autres recherches. Dans 

la sphère familiale des féministes issues du monde arabe, une seule femme cite des valeurs ou des per-

sonnes féministes dans son entourage. Toutefois, certaines qualifient leur mère de « femmes fortes » : 

« J’ai eu comme exemple une maman forte, qui n’avait en fait pas d’autres choix que d’être forte. » Selon 

elles, cela a eu un impact sur leur identité féministe. Il en va de même pour les afroféministes. Cer-

taines participantes mettaient en avant le manque d’identité projetée quand elles étaient jeunes. C’est 



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 | 43 |

pour ces raisons qu’elles se sont tournées vers les femmes noires américaines qu’elles pouvaient voir 

dans les films et séries.

L’apprentissage du féminisme
L’apprentissage du féminisme se fait de manière diverse et variée. Chez les femmes originaires du 

monde arabe, les notions de justice et d’égalité ont été un premier pas vers le mouvement féministe. 

Leur apprentissage s’est fait au fil du temps, et ce, au contact d’autres féministes, comme nous l’avons 

vu. À cela s’ajoutent également les cours universitaires et les multiples lectures d’ouvrages féministes : 

« Je voulais en savoir plus. J’ai lu énormément de bouquins et tout de suite, je me suis retrouvée. Je me 

disais mais oui, c’est vrai, c’est ce que je pensais, mais je ne savais pas qu’il y avait un terme pour ça… » 

Chez les femmes afroféministes, cela a pu se faire à travers des figures emblématiques. Par contre, nous 

n’avons pas d’informations plus précises. Les féministes belges flamandes ont explicité l’importance de 

l’expérience à l’université, tout comme les féministes venant du monde arabe. Mais leur apprentissage 

s’est aussi fait par Internet et les réseaux sociaux, ce que n’ont pas souligné les autres féministes : « Espe-

cially this Facebook group because things are posted on it that are maybe a bit more difficult and fur-

ther… To learn more myself, I mostly check this Facebook group. » Les groupes féministes sur Internet 

(Facebook, par exemple) ont permis à ces femmes belges de discuter, d’apprendre et de renforcer leur 

identité féministe.

L’action collective

L’un des points de divergence dans le parcours des féministes concerne l’action collective. Chez les afro-

féministes et les féministes originaires du monde arabe, l’action collective est un moyen mis en avant. 

Par exemple, l’une d’elles a pu dire : « C’est très bénéfique et je le dis souvent, je dois beaucoup à cette 

association [...]. » Chez certaines féministes issues du monde arabe, la croyance en l’action collective 

est parfois un point de départ de leur identification comme féministes. Pour les féministes flamandes, 

la lutte est plutôt individuelle et quotidienne. Pour autant, chez toutes les féministes interrogées, on 

note la difficulté à « pratiquer » le féminisme dans toutes les sphères de la vie. Pour les féministes belgo-

belges, s’opposer à un propos sexiste n’est pas encore chose facile. Pour celles originaires du monde 

arabe, se faire entendre dans leur famille n’est pas évident non plus. Les afroféministes soulignent la 

difficulté à se faire entendre dans la société : « En fait la représentation des femmes Noires en Belgique 

est pratiquement inexistante. Dans l’espace public en tout cas on rencontre très peu de femmes Noires 

dans les publicités, dans les médias. Et quand elle existe, elle est extrêmement négative en fait […]. »



| 44 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

Les discriminations

Chez les afroféministes et les féministes issues du monde arabe, on trouve la mention des discrimina-

tions liées à l’origine et à la couleur de peau, contrairement aux féministes flamandes. L’afroféminisme 

est un mouvement féministe intersectionnel au sein duquel les oppressions liées à la couleur de peau 

sont parties intégrantes. Ces violences impactent aussi les femmes venant du monde arabe. Ces fémi-

nistes mènent donc un double combat qui se retrouve au quotidien dans la vie de ces féministes, et ce, 

même au sein des mouvements féministes : « [m]alheureusement, les femmes entre elles ne sont pas 

solidaires. Elles sont encore plus violentes et parfois plus sarcastiques que les hommes. Donc on est sur 

un double combat. »

Discussion

Nous avons trouvé à la fois des similitudes et des différences quant à l’identité féministe dans les trois 

groupes de femmes. L’expérience du sexisme, le contact avec une personne féministe et le sentiment 

de confiance en soi sont les principales ressemblances parmi l’ensemble des participantes. En 1985, 

Downing et Roush ont cité la prise de conscience du sexisme comme une étape dans l’identité fémi-

niste. Cette prise en compte, plus ou moins précoce selon les féministes, semble être nécessaire à la 

constitution de l’identité féministe, mais pour autant n’est pas suffisante pour la constituer entièrement 

(Weis, Redford, Zucker et Ratliff, 2018). Notons toutefois, qu’avec l’évolution de la société, il y a une 

plus grande prise de conscience du sexisme qu’il y a quelques années lorsque le modèle a été façonné 

(Pietri, 2020).

À travers les différents récits des participantes, nous avons pu constater que leur parcours s’est fait à 

travers différentes formes d’apprentissage. Comme l’avaient souligné Campbell Leaper et Diana Arias 

(2011), ces femmes ont fait l’apprentissage de ces caractéristiques soit par le biais d’Internet et des 

réseaux sociaux, mais également à travers le contact avec d’autres féministes. Ce contact a, par la suite, 

été bénéfique afin de réduire les stéréotypes négatifs, ce qui est un facteur important dans le dévelop-

pement de l’identité féministe (Myakovsky et Wittig, 1997 ; Reid et Purcell, 2004). Certaines féministes 

avaient, elles aussi, de mauvaises images du féminisme avant de se dire elles-mêmes féministes. Le 

contact avec une féministe ou une personnalité féministe réduirait les stéréotypes et les préjugés, ce 

qui conduirait à une évaluation plus positive qui paraît être nécessaire pour l’identification (Leaper et 

Arias, 2011 ; Reid et Purcell, 2004).

Le sentiment de confiance retrouvé chez les femmes interrogées va dans le sens de recherches pré-

cédentes. Afin de se construire comme féministe, la question de l’estime de soi semble fondamen-

tale (Chaponnière et al., 2017). Nous pourrions observer un double lien : d’une part, pour les fémi-



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 | 45 |

nistes interrogées, être féministes leur donne davantage de confiance en elles et d’autre part, c’est par la 

confiance en soi que les femmes peuvent s’affirmer comme féministes. 

Leurs parcours sont multiples, les facteurs à l’origine de leur identité féministe sont donc nombreux et 

complexes. Nous constatons certes des ressemblances, mais nous remarquons également la diversité de 

voies possibles menant à l’auto-identification féministe ainsi que la signification de cette identification. 

D’après la littérature existante, le développement de cette identité se ferait graduellement après des 

prises de conscience progressive (Hercus, 2005 ; Marine et Lewis, 2014). Les récits vont dans ce sens. 

La plupart conçoivent leur parcours comme un processus graduel au sein duquel se retrouvent diffé-

rentes expériences sexistes. Bien que leurs parcours puissent être similaires, ces femmes s’identifient 

différemment au féminisme. Pour les Belgo-belges, être féministes ne signifie pas obligatoirement être 

militantes, alors que le militantisme se retrouve chez les féministes issues du monde arabe et chez les 

afroféministes.

Enfin, les discriminations ainsi que la lutte collective sont les deux derniers points de divergence que 

nous souhaitions souligner. De nombreuses recherches ont mis en exergue les pratiques discrimina-

toires des mouvements féministes qui ne s’adressent qu’aux femmes européennes ou américaines et qui 

sont des classes supérieures ou moyennes (Aronson, 2003 ; Harnois, 2005 ; Henderson-King et Stewart, 

1994 ; Robnett et Anderson, 2017). Les femmes issues des minorités ont donc longtemps été négligées 

par les mouvements des femmes (Myakovsky et Wittig, 1997). La lutte des femmes appartenant aux 

minorités racisées contient des enjeux qui ne se retrouvent pas chez les femmes issues des groupes 

majoritaires. Cela s’explique par les multiples oppressions qu’elles subissent, notamment les discrimi-

nations de genre auxquelles s’ajoutent celles de leur groupe ethnique. Les systèmes d’oppressions sont 

donc interreliés (Benelli et al., 2006). La poétesse Audre Lorde (1982 : 138) disait que « [t]here is no 

such thing as a single-issue struggle because we do not live single-issue lives ». C’est peut-être là tout 

l’enjeu de l’intersectionnalité, car il s’agit bien, pour ces femmes, de tenir compte de l’ensemble de leurs 

spécificités et de la complexité de leurs conditions multiples (Diallo et Ly, 2021). Il existe de plus en 

plus de mouvements féministes qui intègrent une approche mêlant l’antiracisme et le féminisme (Bou-

rassa-Dansereau, 2019). Cette avancée est importante, car il y a une différence entre ne pas exclure 

l’autre et l’inclure (Chaponnière et al., 2017).

Conclusion et perspectives

Nous l’avons constaté, il existe autant de parcours féministes que de femmes qui s’identifient comme 

féministes. Nous retrouvons tout de même des ressemblances telles que la conscience du sexisme dans 

la société, l’importance du contact avec une personne féministe et les sentiments positifs qui peuvent 

résulter de cette identification. Du côté des différences, nous avons pu mettre en lumière les diverses 



| 46 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

discriminations que peuvent subir les femmes issues des minorités. Cela a un impact sur leurs luttes 

et la manière dont elles l’envisagent. Il faut noter que les féministes originaires du monde arabe et les 

afroféministes ont été recrutées par le biais des groupes de femmes féministes. En étant engagées dans 

des associations de lutte pour leurs droits, elles étaient déjà conscientes de l’importance de l’action col-

lective. Il serait donc intéressant de savoir si l’action collective est aussi présente chez les afroféministes 

et les féministes issues du monde arabe ne faisant pas partie d’un collectif.

Bibliographie
Alfano, S. (2005). Poll : Women’s movement worthwhile. CBS News.com. www.cbsnews.com/ 2100-

500160_162-965224.html

Aronson, P. (2003). Feminist or « postfeminists » ? Young women’s attitudes toward feminism and gen-
der relations. Gender and society, 17(6), 903-922. 

Autin, F. (2010), La théorie de l’identité sociale de Tajfel et Turner, tiré de http :// www.prejugesstereo-
types.net/espaceDocumentaire/autinIdentiteSociale.pdf

Benelli, N., Delphy, C., Falquet, J., Hamel, C., Hertz, E. et Roux, P. (2006). Les approches postcolo-
niales : apports pour un féminisme antiraciste. Nouvelles questions féministes, 25(3), 4-12.

Bargad, A. et Hyde, J. S. (1991). Women’s studies : A study of feminist identity development in women. 
Psychology of Women Quarterly, 15(2), 181-201. doi :10.1111/ j.1471-6402.1991.tb00791.x

Bourassa-Dansereau, C. (2019). L’intervention interculturelle féministe : intervenir en conciliant les 
enjeux interculturels du genre. Dans A. Heine et L. Licata (dir.), La psychologie interculturelle en 
pratiques (p. 251-263). Mardaga.

Chaponnière, M., Ruault, L. et Roux, P. (2017). Légitimité du féminisme contemporain. Nouvelles ques-
tions féministes, 36(2), 6-14.

Charter, M. L. (2021). Exploring the Importance of Feminist Identity in Social Work Education. Jour-
nal of Teaching in Social Work, 41(2), 117-134.

Collins, P. H. (1990). Black feminist thought in the matrix of domination. Black feminist thought : 
Knowledge, consciousness, and the politics of empowerment, 138, 221-238.

Collins, P. H. (1996). What’s in a name ? Womanism, Black feminism, and beyond. The Black Scholar, 
26(1), 9-17. 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins : Intersectionality, Identity Politics, and Violence against 
Women of Color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1299.

Delier, M. (2018). « On ne naît pas féministe, on le devient ». Les facteurs contribuant à l’identifica-
tion sociale féministe. Le cas des femmes féministes belges originaires ou venant du monde arabe. 
[Mémoire de master, Université Libre de Bruxelles]. 



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 | 47 |

De Visscher, H. (2016). Lutte des femmes. Les Cahiers Internationaux de Psychologie Sociale, 110(2), 
215-245. 10.3917/cips.110.0215

Diallo, R. et Ly, G. (2021). Kiffe ta race. First éditions.

Downing, N. et Roush, K. L. (1985). From passive acceptance to active commitment : A model 
of feminist identity development for women. The Counseling Psychologist, 13(4), 695-709. 
10.1177/0011000085134013

Ferree, M. M. et Mueller, M. C. (2004). Feminism and the women’s movement : A global perspective. 
The Blackwell Companion to Social Movements, 576-607. 10.1002/9780470999103.ch25

Harnois, C. E. (2005). Different paths to different feminisms ? Bridging multicracial femi-
nist theory and quantitative sociological gender research. Gender & Society, 19(6), 809-828. 
10.1177/0891243205280026

Henderson-King, D. H. et Stewart, A. J. (1994). Women or feminists ? Assessing women’s group con-
sciousness. Sex Roles, 31(9-10), 505-516. doi :10.1007/BF01544276

Henderson-King, D. et Stewart, A. J. (1999). Educational experiences and shifts in group con-
sciousness : Studying women. Personality and Social Psychology Bulletin, 25(3), 390-399. 
10.1177/0146167299025003010

Hercus, C. (2005). Stepping out of the line : Becoming and Being feminist. Routledge.

Honneth, A. (2004). Visibilité et invisibilité. Sur l’épistémologie de la « reconnaissance ». Revue Du 
MAUSS, 23(1), 137-151 

Husson, A.C. et Mathieu, T. (2019). Le féminisme. Le Lombard. 

Jablonka, I. (2019). Des hommes justes. Média Diffusion.

Jackson, L. A., Fleury, R. E. et Lewandowski, D. A. (1996). Feminism : definitions, support, and cor-
relates of support among female and male college students. Sex Roles, 34(9-10), 687-693. 10.1007/
BF01551502

Jacobson, M. B. (1979). A rose by any other name : Attitudes toward feminism as a function of its label. 
Sex Roles, 5(3), 365-371.

Kane, E. W. (2000). Racial and ethnic variations in gender-related attitudes. Annual Review of Sociol-
ogy, 26(1), 419-439. 10.1146/annurev.soc.26.1.419

Kite, M. et Whitley, B. (2013). Psychologie des préjugés et de la discrimination. De Boeck Superieur.

Korman, S. K. (1983). The feminist : Familial influences on adherence to ideology and commitment to 
a self-perception. Family Relations, 32, 431-439.

Leaper, C. et Arias, D. M. (2011). College women’s feminist identity : A multidimensional analysis with 
implications for coping with sexism. Sex Roles, 64(7-8), 475-490. 10.1007/s11199-011-9936-1



| 48 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

Liss, M. et Erchull, M. J. (2010). Everyone feels empowered : Understanding feminist self-labeling. Psy-
chology of Women Quarterly, 34(1), 85-96. 10.1111/j.1471- 6402.2009.01544.x

Lorde, A. (1982). Sister Outsider. Penguin.

Maalouf, A. (2014). Les identités meurtrières. Grasset.

Marine, S. B. et Lewis, R. (2014). « I’m in this for real » : Revisiting young women’s feminist becoming. 
Women’s Studies International Forum, 47, 11-22. https ://doi.org/ 10.1016/j.wsif.2014.06.008

Mbamba, K. (2019). L’Afroféminisme : Une réappropriation subjective et politique de la représentation 
sociale des femmes Noires, à l’ère de l’intersectionnalité : Une recherche qualitative sur la trajectoire 
identitaire et politique des afrofeministes en France et en Belgique [Mémoire de master, Université 
Libre de Bruxelles]. 

Myakovsky, L. et Wittig, M. A. (1997). Predictors of feminist social identity among college women. Sex 
Roles, 37(11-12), 861-883. 10.1007/BF02936344

Nelson, J. A., Liss, M., Erchull, M. J., Hurt, M. M., Ramsey, L. R., Turner, D. L. et Haines, M. E. (2008). 
Identity in action : Predictors of feminist self-identification and collective action. Sex Roles, 58(9-
10), 721-728. 10.1007/s11199-007-9384-0

Ngozi Adichie, C. (2014). Nous sommes tous des féministes. Gallimard, « Folio ».

Oprea, D. A. (2008). Du féminisme (de la troisième vague) et du postmoderne. Recherches féministes, 
21(2), 5-28.

Pietri, J. (2020). On ne naît pas féministe, on le devient. Leduc.s Éditions.

Reid, A. et Purcell, N. (2004). Pathways to feminist identification. Sex Roles, 50(11-12), 759-769. 10.10
23/B :SERS.0000029095.40767.3c

Renzetti, C. M. (1987). New wave or second stage ? Attitudes of college women toward feminism. Sex 
Roles, 16(5-6), 265-277. 10.1007/BF00289954

Robnett, R. D. et Anderson, K. J. (2017). Feminist identity among women and men from four ethnic 
groups. Cultural Diversity and Ethnic Minority Psychology, 23(1), 134-142. 10.1037/cdp0000095

Rowland, R. (1986). Women who do and women who don’t, join the women’s movement : Issues for 
conflict and collaboration. Sex Roles, 14(11-12), 679-692. 10.1007/ BF00287697

Sandoval, C. (1991). US third world feminism : The theory and method of oppositional consciousness 
in the postmodern world. Genders, (10), 1-24.

Siegel, J. A. et Calogero, R. M. (2021). Measurement of Feminist Identity and Attitudes Over the Past 
Half Century : A Critical Review and Call for Further Research. Sex Roles, 1-23.

Tajfel, H. (1974). Social identity and intergroup behaviour. Social science information, 13(2), 65-93. 



L'identité féministe chez les femmes belges de différentes cultures	 | 49 |

Vanhengel, P. (2017) The development and enactment of a feminist identity : A qualitative research of the 
feminist becoming and being in a sample of young Belgian women [Mémoire de master, Université 
Libre de Bruxelles]. 

Weis, A. S., Redford, L., Zucker, A. N. et Ratliff, K. A. (2018). Feminist Identity, Attitudes Toward 
Feminist Prototypes, and Willingness to Intervene in Everyday Sexist Events. Psychology of women 
quarterly, 42(3), 279‑290. 10.1177/0361684318764694





Placer l’intersectionnalité au cœur de l’intervention 
interculturelle : une initiative au service de l’accueil 
des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent

Jeanne-Marie Rugira, Marie Beauchesne, Élise Argouarc’h 

Introduction

Ce texte rend compte des travaux de recherche-formation et de recherche-intervention menés depuis 

2019 par des personnes enseignantes-chercheures et des praticien·nes chercheur·es affilié·es au 

Département de psychosociologie et travail social de l’Université du Québec à Rimouski (UQAR), 

en partenariat avec des organismes d’intégration œuvrant auprès des personnes immigrantes ainsi 

que d’organismes communautaires féministes. Il s’intéresse plus spécifiquement aux enjeux entourant 

l’accompagnement des femmes réfugiées accueillies dans la région du Bas-Saint-Laurent. L’initiative 

Uni-Femmes, un collectif de concertation intersectorielle unissant des chercheures universitaires, des 

femmes réfugiées utilisatrices des services et des intervenantes issues des groupes les accompagnant, a 

été mise en place pour réfléchir collectivement et de manière concertée aux manières les plus adaptées 

de soutenir l’intégration des femmes réfugiées dans la région. Nous avons, d’une part, échangé sur la 

perspective interculturelle qui guide les organismes d’accueil et, d’autre part, sur la perspective fémi-

niste qui oriente les groupes intervenant auprès des femmes. Cette initiative a vu le jour à la suite du 

constat des chercheures impliquées concernant les défis multiples que vivaient les intervenantes issues 

de ces groupes, notamment dans l’accompagnement judicieux de ces femmes aux parcours migratoires 

complexes, souvent marqués par les violences genrées et raciales.  

Nous commencerons par brosser un portrait de l’évolution des pratiques d’accueil et d’intégration des 

femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent, en insistant sur les difficultés que peuvent vivre ces femmes 

dans leurs parcours de migration. Nous présenterons ensuite les défis rencontrés par les personnes 

intervenant auprès d’elles sur le terrain, puis donnerons à voir les réflexions et perspectives que permet 

d’ouvrir la concertation mise en œuvre et en cours dans le projet Uni-Femmes.



| 52 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

La position des chercheures impliquées

Nos pratiques de formation, de recherche et d’intervention tentent de sortir des sentiers battus, d’ouvrir 

autant que possible les cadres établis à l’université pour tendre davantage vers des horizons d’une plus 

grande justice sociale et épistémique. Pour ce faire, la prise en compte de la parole des intervenant·es et 

celle des expertes de vécu est au cœur de nos préoccupations et de nos considérations éthiques, épis-

témologiques et méthodologiques. 

Nous tentons de travailler dans une perspective solidaire et décoloniale qui articule au mieux les pers-

pectives interculturelles (Montgomery et Bourassa-Dansereau, 2017 ; Das, 1994 ; Rachédi et Taïbi, 

2019 ; Sorrells, 2013), les perspectives féministes intersectionnelles (Crenshaw, 2005 ; Bilge, 2009 ; 

Collins, 2016 ; hooks, 2015) ainsi que les perspectives d’apprentissage transformateur (Mezirow, 2000 ; 

Beauchesne, 2016 ; Biassin, 2018). Nous travaillons avec le souci de nous inscrire dans une dynamique 

de changement culturel et de transformation sociale. À travers une diversité de pratiques, d’échanges 

et d’initiatives, nous nous sommes éveillées progressivement à la pertinence d’une approche féministe 

intersectionnelle, avec un souci de ne pas invisibiliser certaines expériences, de ne pas nier les dif-

férents rapports de domination à l’œuvre dans nos organisations et de ne pas prendre parole « sur », 

« pour » ou encore à la place des autres. Ce texte souhaite donc revenir sur ce processus de renouvel-

lement des pratiques par la recherche-intervention menée en collaboration avec nos partenaires des 

milieux de pratique.

Le Bas-Saint-Laurent : un milieu en pleine mutation interculturelle

Depuis quelques décennies, nous constatons, au Québec comme ailleurs, que, dans le domaine de la 

recherche interculturelle et sur l’immigration, la majorité des travaux scientifiques sont réalisés dans 

les grands centres urbains. Les terrains de recherche en régions éloignées ou en zones rurales à faible 

densité de diversité culturelle, s’ils sont de plus en plus fréquents, restent minoritaires dans les revues 

de littérature. Par ailleurs, au Québec, les études sur la régionalisation de l’immigration se sont concen-

trées principalement sur les premières villes concernées par les politiques d’accueil et d’accompagne-

ment des personnes réfugiées et immigrantes, notamment Québec, Sherbrooke, Chicoutimi et Trois-

Rivières (Vatz-Laaroussi, 2008 ; Vatz-Laaroussi, Bernier et Guilbert, 2013 ; Guilbert, 2016 ; Côté, 2018). 

À ce jour, très peu d’études ont porté sur la grande région de l’Est du Québec, alors que depuis 2017, 

Rimouski a été désignée 14e ville d’accueil pour les personnes réfugiées prises en charge par l’État. 

Rimouski a ainsi accueilli plus de 250  personnes réfugiées au cours des dernières années. Parallè-

lement, un nombre considérable d’étudiant·es et de travailleur·euses provenant de l’étranger s’y sont 

établi·es, et ce, alors que la région vit, dans différents secteurs, une inquiétante situation de pénurie de 

main-d’œuvre.



Placer l'intersectionnalité au cœur de l'intervention interculturelle	 | 53 |

Ainsi, au cours des dernières années, avec un support de plus en plus engagé du ministère de l’Immi-

gration, de la Francisation et de l’Intégration (MIFI), plusieurs organismes communautaires, services 

éducatifs, services de santé ainsi que des entreprises de la région ont dû déployer des efforts considé-

rables pour apprendre, dans une perspective intersectorielle, à accueillir, accompagner et offrir des 

services culturellement adaptés aux personnes arrivant sur le territoire.

Dans ce contexte, l’organisme Accueil et Intégration Bas-Saint-Laurent (AIBSL), une référence régio-

nale en matière d’accueil, d’accompagnement, d’inclusion sociale et culturelle des populations immi-

grantes enraciné à Rimouski depuis les années  1990, a connu un développement fulgurant depuis 

2017. Comme on peut le lire sur son site Web, cette nouvelle réalité a contribué à l’élargissement du 

mandat de l’organisme, à la diversification de l’offre de service et à un agrandissement considérable de 

l’équipe et des réseaux de partenaires11. En plus d’accompagner des processus d’intégration des nou-

veaux arrivant·es, cet organisme a aussi un mandat de sensibilisation de la communauté bas-lauren-

tienne à la richesse de la diversité dans la région. 

Migrations forcées et violences genrées : des parcours migratoires complexes

Les personnes réfugiées prises en charge par l’État sont fréquemment orientées en région à faible 

diversité culturelle en raison des politiques de régionalisation de l’immigration au Québec (Guilbert, 

2016). Les personnes réfugiées « cumulent des conditions d’émigration très lourdes avec des condi-

tions d’accueil qui souvent les fragilisent, ce qui multiplie les obstacles à leur intégration » (Chambon 

et Richmond, 2001 : 180). Elles vivent la violence associée au départ, les séparations familiales ainsi 

que l’impossibilité de se préparer à la vie dans leur pays d’accueil, autant de facteurs qui les amènent 

souvent à vivre dans une précarité sociale, économique et psychique. 

Au cœur de cette réalité, les femmes vivent des défis augmentés par la question du genre (Bassel, 2012 ; 

Chamberland et Le Bossé, 2014). La plupart des femmes réfugiées prises en charge par l’État qui sont 

installées à Rimouski proviennent de régions en guerre et ont souvent vécu, et parfois sur une longue 

durée, des expériences très traumatisantes, comme des violences organisées, des génocides, des viols 

collectifs et autres formes de violences genrées (Freedman, 2018 ; Tyszler, 2018). 

Il faut rappeler que pour obtenir le statut de réfugié, les personnes doivent prouver qu’elles sont persé-

cutées dans leur pays d’origine. Depuis quelques décennies, un certain nombre d’auteur·rices qui s’inté-

ressent à ces questions soulignent l’importance de faire une place spécifique aux persécutions liées au 

genre. En effet, ces chercheur·es proposent de considérer « les persécutions qu’une femme subie parce 

qu’elle est une femme et les persécutions subies comme femme » (Macklin, 1995, citée par Freedman, 

2008 : 170. L’autrice souligne.).

11.	 Voir http ://aibsl.org/l-organisme/.



| 54 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

À la source des migrations forcées, notons ainsi, d’une part, les violences subies et liées aux normes 

culturelles telles que l’excision, le mariage forcé, les violences conjugales, les agressions à caractère 

sexuel, les violences liées aux législations sur l’orientation sexuelle et les rapports sexuels « proscrits » 

par la société, les oppressions à caractère religieux, etc. D’autre part, soulignons que l’utilisation de 

l’agression sexuelle ou de la traite des femmes comme tactique de guerre est maintenant reconnue, 

comme le précise bon nombre de chercheur·es dans le domaine : 

Sous-tendant cette utilisation « stratégique » du viol, nous pouvons retrouver l’idée que les 
femmes sont responsables de la production et la reproduction biologique et symbolique de 
la nation (Yuval-Davis, 1997), mais nous trouvons aussi des constructions hégémoniques 
de la masculinité qui font de ces viols une preuve de la « virilité » des soldats. Par ailleurs, 
Cynthia Enloe et Jules Falquet nous rappellent qu’il ne faut pas oublier le lien entre le viol 
comme tactique de guerre et la prostitution institutionnalisée par les militaires (Enloe, 
2000 ; Falquet, 2006, dans Freedman, 2008 : 171).

Cependant, comme le rappelle avec justesse Jane Freedman (2008 ; 2018), s’il est reconnu que ces actes 

de violence ont des conséquences physiques et psychologiques graves, il reste difficile de les faire recon-

naître comme une forme de « dommages sérieux » susceptible d’être prise en charge par la Convention 

de Genève. En effet, les violences subies par les femmes sont très souvent considérées comme appar-

tenant à la sphère privée plutôt que politique. Pourtant, le Haut-Commissariat des Réfugiés (HCR) 

reconnaît, depuis les années 1990, les femmes qui ont subi de telles violences comme un groupe social 

à part entière, avec des besoins spécifiques liés aux violences subies. 

Malheureusement, encore aujourd’hui, trop peu de pays ont officiellement reconnu cette directive dans 

leur législation. Le premier pays à l’avoir fait est le Canada. Il reconnaît la nécessité d’aborder la ques-

tion des femmes réfugiées d’une manière spécifique. Certaines organisations proposent d’analyser les 

questions et les situations migratoires sous l’angle du genre, tant sur le plan de la politique internatio-

nale que sur celui de l’intervention et donc, de l’expérience vécue par ces femmes. La prise en compte 

des trajectoires des femmes réfugiées, incluant les spécificités liées au genre, nous apparaissait comme 

une urgence et comme une nécessité dans les espaces d’interventions interculturelles ou au sein des 

organismes féministes qui accueillent ce type de clientèle.

Le défi d’accompagner les femmes réfugiées en région éloignée : 
à la source du projet

Une des autrices de ce texte a été informée des défis que vivent les professionnelles qui interviennent 

auprès des femmes réfugiées par le biais de son implication, d’une part, en tant que consultante auprès 

d’organismes féministes et, d’autre part, en tant que citoyenne impliquée dans un organisme d’accueil. 

Les échos émanant du terrain laissent entendre que, à Rimouski, la majorité des professionnelles qui 



Placer l'intersectionnalité au cœur de l'intervention interculturelle	 | 55 |

interviennent auprès des personnes réfugiées, que ce soit dans le domaine de l’éducation, de la santé, de 

l’employabilité, du logement ou de l’intégration sociale et culturelle, n’arrivent pas à envisager les pro-

blématiques sous l’angle du genre. En effet, dans ce milieu en pleine mutation depuis l’arrivée impor-

tante de nouvelles et nouveaux arrivant·es, les intervenant·es tentent encore de comprendre la façon de 

travailler avec ces populations dans une perspective interculturelle. Avec l’arrivée des personnes réfu-

giées, les différents services peinent à offrir un accompagnement qui prend en compte simultanément 

la question du genre, celle des traumatismes individuels et les violences collectives subies ainsi que la 

question des discriminations vécues pendant la période pré-migratoire, migratoire et post-migratoire 

(Vatz-Laaroussi, 2019). 

Ainsi, la chercheure s’est mobilisée, de concert avec les autres autrices de ce texte et d’autres praticien·nes 

chercheur·es évoluant dans notre département, afin de mettre en place un dispositif de recherche-

intervention autour de la question de l’inclusion des femmes réfugiées dans notre région tradition-

nellement à faible densité de diversité culturelle. Ces recherches représentent, à nos yeux, à la fois une 

occasion d’observer la mutation actuelle de la communauté bas-laurentienne, tout en soutenant la 

qualité d’accueil et d’accompagnement dont bénéficient les réfugiées. Nous travaillons à partir d’une 

posture d’apprentissage transformateur en tenant en considération l’expérience vécue par les interve-

nantes, celle des organisations ainsi que celle que vivent ces réfugiées utilisatrices des services, que 

nous envisageons comme de véritables expertes de leur vécu (Cloutier, 2011). 

Un dialogue s’est alors amorcé, en premier lieu, entre des chercheures et des intervenantes issues des 

groupes féministes et des organismes d’accueil. Un espace d’échange, d’abord informel, a été mis sur 

pied afin d’ouvrir une réflexion sur les difficultés, les questions et les besoins des professionnelles 

œuvrant auprès des femmes réfugiées dans notre région. 

Précisons que les équipes impliquées dans cette recherche-intervention ont travaillé à expliciter une 

vision et une cible communes, en s’appuyant sur le sens qu’elles donnent à leurs actions et à leurs expé-

riences. Ainsi, comme chercheures, nous restons attentives, car d’une part, nous nous entendons sur 

l’urgence et l’importance de créer et d’entretenir des conditions qui favorisent la résilience, l’autonomie 

et le pouvoir d’agir des femmes réfugiées ainsi que la création de réseaux de solidarité. D’autre part, 

nous observons que les praticiennes qui œuvrent auprès de ces femmes sont souvent mises en difficulté 

par la nouveauté des situations qu’elles rencontrent et qui les font se sentir plus souvent qu’autrement 

impuissantes, pour ne pas dire incompétentes. Elles peinent à absorber l’intensité des récits trauma-

tiques qu’elles accueillent régulièrement. Cela nous a fait comprendre que veiller à sécuriser l’interven-

tion auprès de ces femmes ne peut pas faire l’économie de la création des conditions de support, voire 

de soins, pour les praticiennes qui les accompagnent.



| 56 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

Rappelons qu’en relativement peu de temps, le milieu bas-laurentien a dû s’adapter à une nouvelle 

réalité. Les organisations régionales, tout comme les intervenantes, ont découvert progressivement la 

complexité des enjeux que vivent les réfugiées, tout en étant ébranlées elles-mêmes, se sentant souvent 

dépassées, en manque de cadres théoriques pour comprendre ce que vivent ces femmes et en manque 

de cadres pratiques pour pouvoir agir efficacement. 

En guise d’exemple, voici l’expérience qu’une des autrices a recueillie lors d’un premier échange avec 

un groupe d’intervenantes. L’une d’elles racontait une intervention avec une femme réfugiée, et les défis 

qu’elle y a rencontrés : 

Une femme réfugiée dans la trentaine, appelons-la Sara. Elle vient à peine d’arriver dans 
notre région et elle a été en premier lieu confiée à un organisme communautaire qui a un 
mandat d’accueillir et d’accompagner les personnes immigrantes réfugiées. Sara est une 
mère de famille et elle a quatre enfants âgés de 10 ans à 10 mois. Elle est venue seule. Son 
mari est mort dans la guerre dans son pays d’origine et elle vient de passer avec ses enfants 
quelques années dans un camp de réfugiés. Son dernier-né est le fruit d’un viol collectif. 
Elle aime ce bébé qui la tient du côté de la vie, même si, il est pour elle, un rappel constant 
de ce traumatisme sans nom. Elle est soulagée d’être enfin en sécurité, même si l’adapta-
tion constitue un vrai défi. Comme elle a un jeune bébé, elle ne peut pas encore aller en 
francisation et elle a besoin d’interprètes pour pouvoir communiquer. Dès son arrivée, 
elle a beaucoup de choses à faire, elle doit passer par la clinique des réfugiés, pour un suivi 
psychosocial, elle doit aussi aller à l’hôpital pour faire des examens médicaux avec ses 
enfants en vue de vérifier si tout le monde est en bonne santé et pour leur offrir une prise 
en charge rapide au besoin. Elle doit aussi inscrire ses plus vieux à l’école et apprendre à les 
accompagner pour qu’ils s’adaptent au mieux. Elle devra également chercher une garderie 
pour son plus jeune en vue de pouvoir commencer ses cours de français. En attendant, elle 
reçoit de l’aide et des visites des intervenants à son domicile. Un jour, elle a la visite de cette 
jeune travailleuse sociale. Celle-ci passe vérifier si tout va bien, si les enfants sont bien 
nourris et si la maman a des compétences parentales nécessaires à l’épanouissement de ses 
enfants. La jeune intervenante est nouvelle dans ses fonctions. Elle est accompagnée par 
un interprète. Elle n’a jamais rencontré Sara et sa famille. Elle ne sait pas trop comment s’y 
prendre, elle n’est pas habituée à transiger avec ce type de clientèle. Elle a un formulaire qui 
doit lui permettre de faire son évaluation de compétences parentales. Quand Sara réalise 
que l’intervenante veut savoir si elle a des compétences parentales, elle est très offusquée. 
Elle dit dans sa langue maternelle, en étant très fâchée. « J’ai traversé l’enfer, j’ai perdu mon 
mari et mes parents, j’ai pu sauver mes enfants, j’ai veillé sur eux en pleine guerre, je les 
ai nourris tous les jours malgré les conditions des camps des réfugiées, je les ai emmenés 
jusqu’ici et ils sont en santé. Cette jeune fille que je ne connais pas ose venir chez moi pour 
me demander si j’ai des compétences parentales ? » L’interprète explique à l’intervenante 
ce que dit Sara. La jeune intervenante est désarçonnée. Elle se sent très mal mais elle ne 
sait pas comment faire, elle ne voulait pas blesser Sara ni l’humilier, elle faisait seulement 
ce qu’on lui avait demandé de faire… Elle est sortie meurtrie de cette intervention avec la 
peur au ventre en appréhendant le jour où elle devra retourner chez Sara. 



Placer l'intersectionnalité au cœur de l'intervention interculturelle	 | 57 |

La situation évoquée ici ressemble à ce que décrit si bien Margalit Cohen-Emerique (2013) lorsqu’elle 

dit qu’en situation d’intervention interculturelle, il arrive que les acteur·rices sociaux peinent à com-

prendre les demandes et les besoins des personnes réfugiées qu’ils ou elles accompagnent. Le défi de 

surmonter les biais inconscients et les obstacles à la relation et à la communication est souvent à l’ori-

gine des malentendus et des incompréhensions qui déstabilisent les intervenant·es et les privent de leur 

sentiment de sécurité et d’efficacité. 

Il y a visiblement un gouffre qui sépare Sara et son intervenante, c’est-à-dire une incompréhension qui 

cause d’énormes difficultés et des actions humainement et culturellement inadaptées. Ces situations 

sont très coûteuses, particulièrement pour les femmes réfugiées, mais aussi pour les intervenant·es et 

les organisations. L’incompréhension mutuelle, la non-reconnaissance de la singularité des personnes 

et de l’unicité des situations, de la pertinence comme de la véracité de la parole ou encore de l’expé-

rience de ces femmes ainsi que les violences institutionnelles sont autant de facteurs qui nuisent à 

l’épanouissement, à la santé et au processus d’intégration des femmes réfugiées, et à l’épanouissement 

des intervenant·es. 

Un autre défi se trouve dans l’organisation des services. Comme nous pouvons le voir dans l’exemple, 

à leur arrivée, les femmes réfugiées ont de nombreuses démarches à faire et elles multiplient les ren-

contres avec des intervenant·es dans de nombreux milieux. La circulation d’informations et la bonne 

entente entre les organismes semblent primordiales pour soutenir les femmes réfugiées dans toutes ces 

étapes, alors qu’elles sont en pleine adaptation et trop souvent coupées de leurs ressources familiales et 

linguistiques (Vatz-Laaroussi, 2019 ; Veronis, 2019). 

Cependant, notons que les organismes chargés d’accueillir et d’accompagner les personnes réfugiées 

ont reçu des financements du MIFI pour offrir des services spécifiques aux femmes. Ils ont ainsi créé 

des postes d’intervenantes communautaires interculturelles volet femmes (ICI-Femmes). Ainsi, ces 

intervenantes sont mandatées par leur organisme pour intervenir dans des situations ayant rapport 

avec les violences genrées, que ce soit en matière de violence conjugale, de violences à caractère sexuel 

ou autres. Or, dans le système communautaire en place, ce sont les Centres d’aide et de lutte aux agres-

sions à caractère sexuel (CALACS) qui ont la mission d’intervenir en cas de violences à caractère sexuel, 

alors que les maisons d’aide et d’hébergement ont celle d’intervenir en cas de violences conjugales. 

Lorsque les organismes qui œuvrent en immigration commencent à intervenir dans des situations de 

violences genrées, ils empiètent sur le mandat des organismes féministes et cela crée des malentendus 

dans l’ensemble de l’écosystème communautaire de services sociaux. 

Au cours de notre recherche-intervention, nous avons pris conscience collectivement que nous avions 

besoin d’arrêter d’agir en silo pour avoir des approches davantage collaboratives et intersectorielles. 



| 58 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

Nous avons réalisé, par ailleurs, que si les intervenantes dans ce type d’organisations sont habituées à 

travailler en intervention féministe, elles ignorent tout de l’intervention interculturelle (White, Gratton 

et Agbobli, 2017 ; Rachédi et Taïbi, 2019). Inversement, les intervenantes interculturelles ne sont pas 

outillées pour faire de l’intervention féministe (Corbeil et Marchant, 2006). 

Devant ces constats, et en vue d’améliorer les conditions de vie et d’accueil des femmes réfugiées et 

la qualité de vie au travail des intervenantes, nous avons décidé de concert d’organiser des groupes 

de travail intersectoriels pour proposer des solutions à ces contraintes que tout le monde rencontrait 

sur le terrain. Au sein de ces groupes de travail, les participantes ont souhaité mettre en œuvre, dans 

les meilleurs délais, quelques propositions pour soutenir l’ensemble du système qui gravite autour des 

réfugiées à Rimouski. 

L’intersectionnalité au cœur de l’interculturalité : 
un cadre fécond pour réfléchir ensemble et renouveler 
nos pratiques d’accompagnement des femmes réfugiées en région 

La proposition initiale a été de mettre en dialogue les travaux scientifiques, l’expérience terrain des 

différent·es praticien·nes issu·es de différentes organisations et disciplines ainsi que la parole des 

expertes de vécu. Nous avons échangé en nous appuyant sur la recherche en études interculturelles. 

Nous avions besoin de nous rappeler que celle-ci a beaucoup évolué dans les dernières années et qu’elle 

a opéré de l’intérieur une véritable critique du courant dit « culturaliste » et des dérives possibles 

lorsque nous centrons notre regard sur les particularités culturelles et pire encore, si nous considérons 

l’identité comme la culture d’une manière statique (Montgomery et Agbobli, 2017). Nous ne voulions 

pas perdre de vue le fait que les approches critiques en intervention interculturelle ont également 

questionné la vision trop subjectiviste qui met au cœur de sa réflexion la subjectivité et l’agentivité des 

personnes (Cohen-Emerique et Fayman, 2005 ; Rachédi et Taïbi, 2019), au risque de psychologiser les 

problèmes sociaux ou encore de dépolitiser la question des migrations : 

À rebours des approches subjectivistes qui s’intéressent davantage aux dimensions micro 
de la relation interculturelle, les approches critiques mettent principalement l’accent sur 
les dimensions macro, soit la façon dont les contextes historiques, sociaux, politiques et 
organisationnels influent sur ces relations (Montgomery et Agbobli, 2017 : 20).

Nous voulions mener une réflexion intersectorielle dans une perspective écosystémique (Rachédi et 

Legault, 2019) prenant en considération les différentes dimensions à l’œuvre en contexte interculturel, 

afin d’éclairer de façon plus efficace les enjeux rencontrés par les personnes, les groupes et les collecti-

vités autour de l’accueil et de l’accompagnement des femmes réfugiées au Bas-Saint-Laurent. 



Placer l'intersectionnalité au cœur de l'intervention interculturelle	 | 59 |

Nous avons donc formé des groupes composés de chercheur·es universitaires, de praticien·nes et de 

femmes réfugiées utilisatrices des services, considérées comme expertes de vécu. Nos échanges ont 

montré que l’écart constaté sur le terrain se retrouvait également dans les travaux scientifiques portant 

sur la recherche et l’intervention interculturelle. Cette dernière se retrouve de nos jours au carrefour 

de multiples évolutions interdisciplinaires, tout en continuant à faire si peu de place à la question du 

genre et donc aux approches féministes. Pourtant, l’intervention interculturelle est résolument prag-

matique dans le sens où elle cherche à produire des changements réels autant sur les personnes et les 

communautés qu’au sein des dynamiques sociales et culturelles (Montgomery et Bourassa-Dansereau, 

2017 ; Rachédi et Taïbi, 2019).

Même si Michèle Vatz Laaroussi (2008) ou Lilyane Rachédi et Gisèle Legault (2019) avancent que l’ap-

proche interculturelle sert de point de départ, tout en étant insérée « dans une perspective systémique 

écologique qui donnera une portée plus critique à cette approche qui déborde des sphères commu-

nicationnelles » (Rachédi et Legault, 2019 : 147), nous trouvions que certaines expériences restaient 

invisibles dans cette perspective. 

Nous avons notamment constaté que les milieux d’intervention interculturelle n’arrivent pas à s’outil-

ler convenablement pour cesser d’invisibiliser la question du genre. Plusieurs organismes féministes 

qui œuvrent auprès des mêmes femmes peinent à ne pas invisibiliser les problématiques dues aux 

questions de la racialisation, des différences culturelles, linguistiques et scolaires ainsi que les rapports 

de pouvoir qui en découlent et qui génèrent parfois de graves violences institutionnelles, lesquelles 

répètent malheureusement les violences vécues par les femmes réfugiées et participent ainsi à les trau-

matiser à nouveau.

Nous avons donc créé des conditions pour que puisse s’amorcer un dialogue entre les perspectives 

interculturelles et féministes. Nous souhaitions voir s’intégrer, dans les pratiques d’accompagnement 

et de recherche, une analyse qui prenne en compte les violences et les discriminations structurelles et 

systémiques liées au genre, à la race, à la religion, à la classe, au niveau de diplomation, à la langue et 

à la capacité physique et mentale qui peuvent caractériser les expériences des femmes immigrantes 

et réfugiées. Nous commencions donc à voir ensemble la pertinence de créer un cadre susceptible 

de nous permettre de continuer à réfléchir sur nos pratiques, de les analyser en vue de les renouveler 

constamment au service de la santé et du bien-être de ces femmes et de nos diverses équipes. Il devenait 

donc évident qu’il était important de créer des conditions pour se former collectivement aux approches 

féministes intersectionnelles (hooks, 1990, 2015 ; Crenshaw, 1991 ; Crenshaw et Bonis, 2005 ; Collins, 

2000, 2016 ; Collins et Bilge, 2020 ; Pagé, 2014 ; Pagé et Pires, 2015 ; Fauteux, 2019).  



| 60 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

Nous avons donc proposé d’inverser la perspective pour prendre l’approche intersectionnelle comme 

point de départ. Nous avons centré notre regard sur les perspectives intersectionnelles et décoloniales 

(Mignolo, 2021 ; Roy, Lambert, Noel, Boldo et Normandin, 2022 ; Foray, 2022) en intervention inter-

culturelle. En effet, nous cherchions une manière de sortir de cette tendance à l’invisibilisation de 

l’expérience de racialisation que vivent les femmes migrantes lorsqu’on met davantage l’accent sur les 

différences culturelles. Nous tentions de comprendre les difficultés d’intégration, sans oser une ana-

lyse critique des systèmes d’oppression qui discriminent, marginalisent et vulnérabilisent ces femmes 

(Choffat et Martin, 2014 ; Bassel, 2012). 

Nos échanges autour des expériences vécues par les femmes réfugiées et par les intervenant·es nous 

ont permis de prendre la mesure du risque des dérives culturalistes. En effet, ces dernières deviennent 

elles-mêmes racialisantes et entretiennent ainsi des préjugés hérités de l’époque coloniale où l’autre 

était d’emblée considéré dans une perspective civilisatrice, comme venant d’une société archaïque, sans 

civilisation, devant s’acculturer pour rejoindre une idée de la modernité qu’incarnerait la commu-

nauté d’accueil. Nous avons donc commencé à rêver de décoloniser nos imaginaires et de renouveler 

nos pratiques et nos politiques institutionnelles pour agir plus justement en contexte interculturel. 

Nous avions principalement l’objectif de mettre en œuvre une pratique qui permet de tenir compte 

des rapports de pouvoir et de démasquer des systèmes d’oppression, évitant ainsi de racialiser et de 

responsabiliser à outrance les femmes réfugiées par rapport à leurs difficultés d’intégration, tout en 

déresponsabilisant les institutions et la société d’accueil. 

Vers une communauté de pratique : Uni-Femmes

Nos groupes de travail ont permis de constater que, malgré les multiples efforts organisationnels, 

l’augmentation des financements et le dévouement des intervenant·es, les organisations, tout comme 

les praticien·nes qui y œuvrent, se sentaient souvent dépassé·es par la complexité des situations et la 

charge de travail qui en découlent. Se mettre à l’écoute de la parole des expertes de vécu nous a permis 

de faire quelques constats troublants. Il nous apparaissait évident, dans un premier temps, que tout le 

monde est animé de bonnes intentions et se donne toute la peine du monde pour offrir les meilleurs 

services possibles. Pourtant, nous parvenions difficilement à prendre en compte de manière efficace et 

culturellement adaptée les réalités spécifiques liées aux violences genrées pré-migratoires, migratoires 

et post-migratoires.

Face à ce lourd constat, nous avons souhaité travailler solidairement à l’amélioration du soutien que les 

différents services tentent d’offrir aux femmes ayant vécu un processus de migration forcée et qui ne 

sont pas arrivées dans la région du Bas-Saint-Laurent par choix. Nous avons cherché, en partenariat 

avec différents organismes de la région, à développer un espace de co-formation et de co-développe-



Placer l'intersectionnalité au cœur de l'intervention interculturelle	 | 61 |

ment professionnel afin de soutenir en continu celles et ceux qui doivent accompagner les femmes 

réfugiées survivantes des violences genrées. Dans une perspective intersectorielle, nous avons alors mis 

sur pied une table de concertation et de co-formation qui réunit des intervenant·es en immigration, 

ceux et celles qui œuvrent dans des organismes féministes en diversité sexuelle, en santé, en éducation, 

en employabilité, en logement social ou encore en lutte contre la précarité sociale et économique. Nous 

avions toutes et tous besoin d’apprendre à nous appuyer mutuellement, à alléger les lourdeurs orga-

nisationnelles et à intervenir sur les enjeux interculturels systémiques sans invisibiliser les enjeux des 

violences genrées et les oppressions multiples pouvant être vécues par les femmes réfugiées.  

Pour cela, dans une perspective intersectionnelle, nous avons souhaité coopérer avec les femmes 

ciblées par la violence genrée et un ensemble d’acteur·rices pluridisciplinaires travaillant sur différentes 

questions et aspects du parcours de la réfugiée, du trauma et de l’accompagnement à l’installation des 

personnes immigrantes et réfugiées au Québec. L’objectif était de mettre en lien leurs expériences, 

connaissances, perspectives et pratiques, dans le but de développer un contenu et des outils spécifiques 

pouvant constituer un modèle de communauté de pratique dialogique entre les acteur·rices accompa-

gnant des femmes immigrantes et réfugiées victimes de violences genrées dans le Bas-Saint-Laurent. 

Cette communauté de pratique Uni-Femmes se réunit trois heures toutes les deux semaines. La com-

munauté de pratique (CoP) d’Uni-Femmes est constituée de professionnel·les venant de milieux 

différents et qui croisent les parcours des femmes immigrantes et réfugiées. Ces professionnel·les se 

rassemblent afin de partager leurs savoirs et développer leur capacité à faire face aux défis et probléma-

tiques qui se présentent dans l’accompagnement de ces femmes. Le but étant d’augmenter le pouvoir 

d’agir des professionnel·les ainsi que des femmes réfugiées par l’utilisation d’un modèle d’interven-

tion intersectoriel. En plus des rencontres régulières, cette communauté de pratique peut se réunir 

ponctuellement pour répondre aux besoins ou à des demandes spécifiques de ses membres, car Uni-

Femmes veut rester au service des praticien·nes :

Uni-Femmes est un cercle interprofessionnel allié contre les violences faites aux femmes 
immigrantes. Les aspects de communauté et de cohésion son centraux pour évoluer vers 
de nouvelles pratiques de façon intersectorielle. Chaque femme est considérée dans son 
unicité et chaque situation dans sa singularité. Uni-Femme constitue une plate-forme 
intersectorielle qui vise à bâtir un modèle de pratique-réflexive pour adapter nos pratiques 
d’accompagnement aux besoins des femmes immigrantes tout en négociant avec nos dif-
férentes contraintes organisationnelles. Des professionnel.le.s de différents milieux se réu-
nissent pour partager leurs défis, difficultés, réponses et expertises variées. Iels proposent 
des solutions inédites pour soutenir les femmes immigrantes et réfugiées qui vivent ou 
ont vécu des violences genrées en contexte pré-migratoire, migratoire et post-migratoire 
(Mission définie par la communauté de pratique Uni-Femmes).



| 62 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

De plus, dans la foulée de la mise en place d’Uni-Femmes, des organismes féministes du Bas-Saint-

Laurent et de la Gaspésie ont approché l’autrice principale de ce texte et ses collaboratrices afin de 

développer un projet de recherche-action-participative en vue de les accompagner dans le développe-

ment de pratiques d’intervention et de gouvernance féministe intersectionnelle.

L’expérience dont il est question dans ce texte est encore en cours. En conclusion, nous pourrions dire 

qu’elle nous a conduites à la création de cette communauté de pratique unique au Bas-Saint-Laurent 

ainsi qu’à la programmation de formations continues sur l’intervention féministe intersectionnelle au 

service des membres d’Uni-Femmes. Nous comptons faire une évaluation évolutive de cette initia-

tive pour voir les véritables retombées sur les praticien·nes et les équipes, mais surtout sur la qualité 

des services offerts aux femmes réfugiées dans le Bas-Saint Laurent. Précisons cependant que nous 

récoltons déjà des résultats significatifs des efforts consentis dans la mesure où, à la suite de ce travail 

collaboratif, nous observons une plus grande porosité entre les services. Les gens communiquent et se 

connaissent mieux, s’entraident plus efficacement et les organismes tissent des partenariats plus cohé-

rents et plus fluides. 

Bibliographie
Bassel, L. (2012). Refugee women : Beyond gender versus culture. Londres : Routledge. 

Beauchesne, M. (2016). Quelle place pour la connaissance de soi dans la formation en travail social ? 
Regard sur les conceptions philosophiques de l’éducation, les courants pédagogiques influents et 
les pratiques pédagogiques émergentes. Canadian Social Work Review/Revue canadienne de service 
social, 33(2), 309-327.

Biasin, C. (2018). L’apprentissage transformateur : état des lieux et portée heuristique d’un construit en 
développement. Phronesis, 7(3), 1-4.

Bilge, S. (2009). Théorisations féministes de l’intersectionnalité. Diogène, 255, 70-78. 

Choffat, D. et Martin, H. (2014). L’intervention sociale en faveur des femmes migrantes à l’intersection 
des rapports sociaux de sexe, de race et de classe. Nouvelles pratiques sociales, 26(2), 157-170. 

Chamberland, M. et Le Bossé, Y. (2014). Rendre visible l’invisible : savoirs et prises de conscience de 
femmes immigrantes au sein d’organisations communautaires. Alterstice-Revue Internationale de la 
Recherche Interculturelle, 4(1), 31-44.

Chambon, A. et Richmond, T. (2001). L’évaluation des services d’établissement pour les personnes 
immigrantes et réfugiées : enjeux conceptuels et méthodologiques. Cahiers de recherche sociolo-
gique, (35), 167-183.

Cloutier, G. (2011). La valorisation des savoirs de femmes immigrantes en milieu communautaire : source 
d’inspiration pour l’intervention sociale. Montréal : Richard Vézina Éditeur.



Placer l'intersectionnalité au cœur de l'intervention interculturelle	 | 63 |

Cohen-Emerique, M. et Fayman, S. (2005). Médiateurs interculturels, passerelles d’identités. Con
nexions, (1), 169-190.

Cohen-Emerique, M. (2011). L’interculturel dans les interactions des professionnels avec les usagers 
migrants. Alterstice-Revue Internationale de la Recherche Interculturelle, 1(1), 9-18.

Cohen-Emerique, M. (2013). Menace à l’identité des professionnels en situations interculturelles et 
leurs ressources. Dans E. Prieur et E. Jovelin (dir.), Travail social et Migrants (p. 263-276). Paris : 
L’Harmattan.

Collins, P. H. (2000). Gender, Black Feminism, and Black Political Economy. The Annals of the Ameri-
can Economy, 568(1), 41-53. 

Collins, P. H. (2016). La pensée féministe noire : savoir, conscience et politique de l’empowerment. Mont
réal : Les Éditions du remue-ménage. 

Collins, P. H. et Bilge, S. (2020). Intersectionality. Hoboken : John Wiley & Sons.

Corbeil, C. et Marchand, I. (2006). Penser l’intervention féministe à l’aune de l’approche intersection-
nelle : défis et enjeux. Nouvelles pratiques sociales, 19(1), 40-57. 

Côté, S. (2018). Les perceptions et attitudes des étudiants hôtes de l’Université du Québec à Chicoutimi 
face à l’intégration des étudiants internationaux [Thèse de doctorat, Université du Québec à Chi-
coutimi].

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins : Intersectionality, Identity Politics, and Violence against 
Women of Color. Stanford Law Review, 43(6), 1241-1299.

Crenshaw, K. W. et Bonis, O. (2005). Cartographies des marges : intersectionnalité, politique de l’iden-
tité et violences contre les femmes de couleur. Cahiers du Genre, 39(2), 51-82. 

Das, K. (1994). Le défi de l’interculturel dans le secteur non institutionnel et informel. InterCul-
ture, 27(2), 13-21.

Fauteux, J. (2019). L’approche intersectionnelle en pratique. Dans L. Rachédi et B. Taïbi (dir.), L’inter-
vention interculturelle (p. 134-140). Montréal : Chenelière éducation.

Foray, C. (2022). Quelle place pour le discours critique de la race dans le travail social antiraciste et 
décolonial ? Intervention, (155), 123-136.

Freedman, J (2008). Genre et migration forcée : les femmes exilées en Europe. Les cahiers du CEDREF, 
16, 169-188.

Freedman, J. (2018). Violences de genre et « crise » des réfugié·e·s en Europe. Mouvements, (1), 60-65.

Guilbert, L. (2016). Diversité, immigration et partenariat dans les régions du Québec. Dans M. Lanouette 
et E. Rivard (dir.), Dire la diversité culturelle au Québec, Réflexions sur fond muséal (p. 12-24). Qué-
bec : Les Presses Université Laval.



| 64 |	 Réflexions féministes interculturelles : expériences belges et québécoises

hooks, b. (1990). Yearning race, gender and cultural politics. Toronto : Between the Lines. 

hooks, b. (2015). Ne suis-je pas une femme ? Paris : Éditions de Cambourakis.

Macklin, A. (1995). Refugee women and the imperative of categories. Hum. Rts. Q., 17, 213-274.

Mezirow, J. (2000). Learning as Transformation : Critical Perspectives on a Theory in Progress. The Jossey-
Bass Higher and Adult Education Series. Hoboken : Jossey-Bass Publishers. 

Mignolo, W. D. (2021). Parce que la colonialité est partout, la décolonialité est inévitable. Multitudes, 
(3), 57-67.

Montgomery, C. et Agbobli, C. (2017). Mobilités internationales et intervention interculturelle : 
conceptualisations et approches. Dans C. Montgomery et C. Bourassa-Dansereau (dir.), Mobilités 
internationales et intervention interculturelle : théories, expériences et pratiques (p. 29-50). Québec : 
Presses de l’Université du Québec.

Montgomery, C. et Bourassa-Dansereau, C. (2017). Mobilités internationales et intervention intercultu-
relle : théories, expériences et pratiques. Québec : Presses de l’Université du Québec. 

Pagé, G. (2014). Sur l’indivisibilité de la justice sociale ou Pourquoi le mouvement féministe québécois 
ne peut faire l’économie d’une analyse intersectionnelle. Nouvelles pratiques sociales, 26(2), 200-217.

Pagé G. et Pires, R. (2015). L’intersectionnalité en débat : pour un renouvellement des pratiques 
féministes au Québec. Service aux collectivités de l’UQAM en partenariat avec la Fédération des 
femmes du Québec (FFQ). https ://sac.uqam.ca/upload/files/publications/femmes/RapportFFQ-
SAC-Final.pdf 

Pittaway, E. et Bartolomei, L. (2000). Refugees, race, and gender : The multiple discrimination against 
refugee women. Refuge, 19, 21.

Rachédi, L. et Legault, G. (2019). Le modèle interculturel systémique : considérer les contextes. Dans 
L. Rachédi et B. Taïbi (dir.), L’intervention interculturelle (p. 144-167). Montréal : Chenelière édu-
cation.

Rachédi, L. et Taïbi, B. (dir.) (2019). L’intervention interculturelle. Montréal : Chenelière éducation.

Roy, P., Lambert, A., Noel, J., Boldo, V. et Normandin, M. (2022). Changer notre façon de voir, de 
connaître et de critiquer à travers l’enseignement : un récit de pratique sur l’utilisation de l’approche 
décoloniale dans la formation en travail social. Intervention, (155), 83-95.

Sorrells, K. (2013). Intercultural communication – globalization and social justice. Londres : Sage.

Tyszler, E. (2018). Sécurisation des frontières et violences contre les femmes en quête de mobilité. 
Migrations Société, (3), 143-158.



Placer l'intersectionnalité au cœur de l'intervention interculturelle	 | 65 |

Vatz-Laaroussi, M. (2008). Immigration en région : le territoire local à l’épreuve de la mobilité et des 
réseaux transnationaux. Dans X. Leloup et M. K. Radice (dir.), Les nouveaux territoires de l’ethnicité 
(p. 79-106). Québec : Les Presses de l’Université Laval.

Vatz-Laaroussi, M. (2009). Mobilité, réseaux et résilience. Le cas des familles immigrantes et réfugiées au 
Québec. Québec : Presses de l’Université du Québec.

Vatz Laaroussi, M., Bernier, E. et Guilbert, L. (2013). Les collectivités locales au cœur de l’intégration des 
immigrants : questions identitaires et stratégies régionales. Québec : Les Presses de l’Université Laval.

Vatz Laaroussi, M. (2019). Les dynamiques d’intégration et d’inclusion des personnes et des familles 
immigrantes et réfugiées : une responsabilité partagée. Dans L. Rachédi et B. Taïbi (dir.), L’interven-
tion interculturelle (3e éd., p. 54-79). Montréal : Chenelière Éducation.

Vatz-Laaroussi, M., Doré, C. et Kremer, L. (2019). Femmes et féminismes en dialogue : enjeux et défis de 
la recherche-action-médiation. Paris : L’Harmattan. 

Veronis, L. (2019). Building intersectoral partnerships as place-based strategy for immigrant and ref-
ugee (re)settlement : The Ottawa Local Immigration Partnership. The Canadian Geographer/Le 
Géographe canadien, 63(3), 391-404. 

White, B., Gratton, D. et Agbobli, C. (2017). Actes à poser en contexte interculturel : quelle place pour 
l’intervention ? Alterstice : revue internationale de la recherche interculturelle/Alterstice : Internatio-
nal Journal of Intercultural Research/Alterstice : Revista International de la Investigacion Intercultu-
ral, 7(1), 7-11.




